
 
Jurnal Studi Ilmu Pendidikan dan Keislaman 

ISSN (Media Cetak) : 2620-4207   ISSN (Media Online) : 2620-4304 

Volume 8, Nomor 2, Desember 2025 

Terakreditasi Sinta Nomor: 200/M/KPT/2020 

Diterbitkan Oleh : STAI Al-Hamidiyah Bangkalan 

 

ARTIFICIAL INTELLIGENCE DAN MASA DEPAN PENDIDIKAN 

ISLAM: ANTARA INOVASI TEKNOLOGI DAN PENJAGAAN NILAI-

NILAI KEISLAMAN 

 

ARTIFICIAL INTELLIGENCE AND THE FUTURE OF ISLAMIC 

EDUCATION: BETWEEN TECHNOLOGICAL INNOVATION AND 

THE PRESERVATION OF ISLAMIC VALUES 

 

Ahmadi 

Syafaah 

STAI Al-Hamidiyah Bangkalan 

Adey.authoer@gmail.com 

syafaahjee@gmail.com 

 

 

Abstrak 

Perkembangan Artificial Intelligence (AI) sebagai bagian dari transformasi 

digital telah membawa perubahan signifikan dalam dunia pendidikan, 

termasuk pendidikan Islam. Di satu sisi, AI menawarkan kemudahan, 

efisiensi, dan inovasi pembelajaran; di sisi lain, muncul kekhawatiran akan 

tergerusnya nilai-nilai keislaman, khususnya aspek adab, akhlak, dan peran 

guru sebagai murabbi. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis secara 

konseptual posisi AI dalam pendidikan Islam serta merumuskan strategi 

harmonisasi antara inovasi teknologi dan penjagaan nilai-nilai Islam. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

kepustakaan (library research). Hasil kajian menunjukkan bahwa AI dapat 

dimanfaatkan sebagai sarana pendukung pendidikan Islam selama 

penggunaannya berpijak pada prinsip tauhid, maqāṣ id al-syarī‘ah, dan 

mailto:Adey.authoer@gmail.com
mailto:syafaahjee@gmail.com


72  |  Al-Fikrah Vol. 8 No. 2, Desember 2025: 71-90 

 

etika Islam. Oleh karena itu, pendidikan Islam dituntut untuk bersikap 

adaptif, kritis, dan berorientasi pada pembentukan insan beriman, berilmu, 

dan berakhlak mulia di era digital. 

Kata kunci: Artificial Intelligence, Pendidikan Islam, Etika Islam, Teknologi 

Pendidikan 

 

Abstract 

The development of Artificial Intelligence (AI) as part of digital transformation has 

brought significant changes to the field of education, including Islamic education. 

On the one hand, AI offers convenience, efficiency, and innovative learning 

approaches; on the other hand, it raises concerns about the erosion of Islamic values, 

particularly those related to adab (ethics), morality, and the role of teachers as 

murabbi. This article aims to conceptually analyze the position of AI in Islamic 

education and to formulate strategies for harmonizing technological innovation 

with the preservation of Islamic values. This study employs a qualitative approach 

using library research methods. The findings indicate that AI can be utilized as a 

supportive tool in Islamic education, provided that its implementation is grounded 

in the principles of tawḥīd, maqāṣid al-sharī‘ah, and Islamic ethics. Therefore, 

Islamic education in the era of AI is required to be adaptive, critical, and oriented 

toward the formation of faithful, knowledgeable, and morally upright individuals. 

Keywords: Artificial Intelligence; Islamic Education; Islamic Ethics; Educational 

Technology 

 

Pendahuluan 

Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi pada era revolusi 

industri 4.0 telah melahirkan Artificial Intelligence (AI) sebagai salah satu 

inovasi paling berpengaruh dalam berbagai sektor kehidupan, termasuk 

pendidikan1. AI memungkinkan pembelajaran yang bersifat adaptif, 

personal, dan berbasis data, sehingga mengubah cara guru mengajar dan 

peserta didik belajar. 

Dalam konteks pendidikan Islam, kemajuan teknologi merupakan 

fenomena yang tidak dapat dihindari. Pendidikan Islam memiliki tujuan 

 
1R. Luckin, et al., Intelligence Unleashed: An Argument for AI in Education (London: Pearson 

2016) 



Ahmadi, Syafaah, Artificial Intelligence dan Masa Depan Pendidikan Islam …| 73 

 

utama membentuk manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. 

Islam sendiri mendorong umatnya untuk terus menuntut dan 

mengembangkan ilmu pengetahuan, sebagaimana firman Allah Swt.: 

لْمًا﴾  دْنِّي عِّ ِّ زِّ ب   ﴿وَقلُ رَّ

“Dan katakanlah: Ya Tuhanku, tambahkanlah kepadaku ilmu 

pengetahuan.” (QS. Ṭ āhā [20]: 114)2 

Ayat tersebut menunjukkan bahwa pengembangan ilmu, termasuk melalui 

teknologi, merupakan bagian dari perintah agama. 

Namun demikian, pemanfaatan AI dalam pendidikan Islam menimbulkan 

kekhawatiran akan terjadinya reduksi makna pendidikan menjadi sekadar 

proses teknis dan mekanistik. Pendidikan Islam tidak hanya berorientasi 

pada aspek kognitif, tetapi juga pembinaan spiritual dan akhlak peserta 

didik3. 

Rasulullah saw. menegaskan bahwa misi utama pendidikan adalah 

pembentukan akhlak: 

مَ الِخَْلََقِّ  مَ مَكَارِّ تُمَ ِّ ثْتُ لِِّ  إِّنَّمَا بُعِّ

“Sesungguhnya aku diutus hanyalah untuk menyempurnakan akhlak yang 

mulia.” (HR. al-Bukhari dalam al-Adab al-Mufrad)4 

Oleh karena itu, kajian kritis mengenai AI dalam pendidikan Islam menjadi 

penting agar inovasi teknologi tidak menggeser tujuan esensial pendidikan 

Islam itu sendiri. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). Data diperoleh dari sumber primer dan 

sekunder berupa buku-buku filsafat pendidikan Islam, teknologi 

pendidikan, artikel jurnal ilmiah, serta sumber-sumber klasik dan 

kontemporer yang relevan. Analisis data dilakukan melalui teknik 

deskriptif-analitis dengan menelaah, mengkaji, dan mensintesis berbagai 

pandangan terkait AI dan pendidikan Islam. 

 

 
2Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, (Jakarta: LPMQ, 2019)  
3Munir, Pembelajaran Digital, (Bandung: Alfabeta, 2019) 
4Al-Bukhari, Ṣaḥīḥ al-Bukhari, (Beirut: Dār al-Fikr, 2009) 



74  |  Al-Fikrah Vol. 8 No. 2, Desember 2025: 71-90 

 

Paradigma Pendidikan Islam dan Teknologi 

Paradigma pendidikan Islam berlandaskan pada prinsip tauhid yang 

menempatkan Allah Swt. sebagai sumber utama ilmu pengetahuan. Ilmu 

dan teknologi dalam Islam tidak bersifat bebas nilai, melainkan harus 

diarahkan untuk kemaslahatan manusia dan pengabdian kepada Allah5. 

Dalam pendidikan Islam dikenal konsep ta‘lim (pengajaran), tarbiyah 

(pembinaan), dan ta’dib (penanaman adab). Ketiga konsep ini menegaskan 

bahwa pendidikan Islam bersifat holistik dan tidak dapat direduksi 

menjadi sekadar transfer informasi6. 

Teknologi dalam pendidikan Islam diposisikan sebagai wasilah (sarana), 

bukan ghayah (tujuan). Hal ini sejalan dengan firman Allah Swt.: 

نَ الِْرَْضِّ وَاسْتعَْمَرَكمُْ فِّيهَا﴾   ﴿هُوَ أنَشَأكَمُ م ِّ

“Dia telah menciptakan kamu dari bumi dan menjadikan kamu 

pemakmurnya.” (QS. Hūd [11]: 61)7 

Ayat tersebut memberikan legitimasi teologis terhadap pemanfaatan 

teknologi, selama diarahkan untuk kemaslahatan. 

Namun demikian, pendidikan Islam menolak dominasi teknologi yang 

menghilangkan dimensi kemanusiaan dan spiritual. Hubungan guru dan 

murid sebagai relasi edukatif dan moral tidak dapat digantikan 

sepenuhnya oleh sistem berbasis AI. 

Artificial Intelligence dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam 

Filsafat pendidikan Islam berangkat dari pandangan ontologis tentang 

hakikat manusia sebagai makhluk ciptaan Allah Swt. yang dianugerahi 

potensi jasmani, akal (‘aql), hati (qalb), dan ruh. Keempat unsur ini 

membentuk struktur kepribadian manusia yang utuh dan tidak 

terpisahkan dalam proses pendidikan. Pendidikan Islam tidak memandang 

manusia sekadar sebagai makhluk rasional, melainkan sebagai makhluk 

moral dan spiritual yang bertanggung jawab di hadapan Allah dan sesama 

manusia. Oleh karena itu, setiap pendekatan pendidikan, termasuk 

pemanfaatan teknologi Artificial Intelligence (AI), harus ditempatkan 

dalam kerangka pandangan hidup (worldview) Islam. Pandangan ini 

menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan bukan sekadar penguasaan 

 
5S. M. N. Al-Attas,The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur: ISTAC, 1999)  
6Muzayyin Arifin, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2017) 
7Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya. 



Ahmadi, Syafaah, Artificial Intelligence dan Masa Depan Pendidikan Islam …| 75 

 

keterampilan teknis, tetapi pembentukan insan kamil. Konsep insan kamil 

menuntut keseimbangan antara pengembangan intelektual, spiritual, dan 

akhlak. Dalam konteks inilah, filsafat pendidikan Islam memberikan 

landasan kritis terhadap penggunaan AI. Tanpa landasan filosofis yang 

kuat, teknologi berpotensi menggeser orientasi pendidikan Islam dari nilai 

menuju efisiensi semata.8 

Artificial Intelligence pada hakikatnya merupakan hasil konstruksi rasional 

manusia yang bekerja berdasarkan algoritma, data, dan logika 

komputasional. AI mampu mensimulasikan proses kognitif manusia 

seperti mengenali pola, memproses bahasa, dan mengambil keputusan 

berbasis probabilitas. Namun demikian, AI tidak memiliki kesadaran diri, 

kehendak bebas, maupun dimensi spiritual. Dalam perspektif filsafat 

pendidikan Islam, perbedaan ontologis ini sangat fundamental. Manusia 

dipandang sebagai subjek pendidikan yang memiliki tanggung jawab 

moral, sedangkan AI hanyalah objek atau instrumen. Oleh karena itu, AI 

tidak dapat disamakan dengan pendidik atau agen moral dalam proses 

pendidikan. Islam menolak pandangan yang menempatkan mesin sejajar 

dengan manusia dalam aspek nilai dan tanggung jawab. Dengan demikian, 

penggunaan AI harus selalu berada di bawah kendali manusia yang 

berlandaskan nilai wahyu.9 

Islam memberikan kedudukan tinggi kepada akal sebagai instrumen 

memahami tanda-tanda kebesaran Allah. Namun, akal dalam Islam tidak 

bersifat otonom mutlak sebagaimana dalam filsafat rasionalisme modern. 

Akal harus dibimbing oleh wahyu agar tidak terjebak pada kesombongan 

intelektual dan penyimpangan nilai. Allah Swt. berfirman: “Tidakkah 

kamu menggunakan akalmu?” (QS. al-Baqarah [2]: 44). Ayat ini 

menunjukkan bahwa penggunaan akal merupakan perintah agama, tetapi 

tetap berada dalam koridor ilahiyah. AI sebagai produk akal manusia tidak 

memiliki akses kepada wahyu dan nilai transenden. Oleh karena itu, AI 

tidak dapat menjadi penentu kebenaran normatif atau moral. Dalam 

pendidikan Islam, kebenaran tidak ditentukan oleh kecanggihan algoritma, 

melainkan oleh kesesuaiannya dengan nilai wahyu. Hal ini menegaskan 

keterbatasan epistemologis AI dalam pendidikan Islam.10 

 
8Hasan Langgulung, Asas-asas Pendidikan Islam (Jakarta: Al-Husna, 2003), 34–36.  
9 Stuart Russell & Peter Norvig, Artificial Intelligence: A Modern Approach (New Jersey: 

Pearson, 2021), 1–5. 
10Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta: LPMQ, 2019), 7. 



76  |  Al-Fikrah Vol. 8 No. 2, Desember 2025: 71-90 

 

Epistemologi pendidikan Islam menempatkan wahyu, akal, dan 

pengalaman empiris sebagai sumber pengetahuan yang saling melengkapi. 

AI hanya bekerja pada ranah empiris dan rasional, tanpa kemampuan 

memahami makna metafisis dan nilai transenden. Oleh karena itu, AI tidak 

dapat menjadi sumber ilmu dalam pengertian Islam, melainkan hanya alat 

bantu penyampaian dan pengolahan informasi. Al-Attas menegaskan 

bahwa kekeliruan pendidikan modern terletak pada kekacauan 

epistemologis yang menyamakan informasi dengan ilmu. Informasi yang 

dihasilkan AI belum tentu menjadi ilmu yang bermakna jika tidak 

diinternalisasi dalam kerangka adab. Pendidikan Islam menekankan proses 

internalisasi nilai, bukan sekadar transfer data. Dengan demikian, AI harus 

diposisikan secara proporsional agar tidak mereduksi makna ilmu dalam 

Islam.11 

Tujuan utama pendidikan Islam adalah penanaman adab, bukan sekadar 

penguasaan pengetahuan. Adab mencakup pengenalan dan pengakuan 

terhadap tempat yang tepat bagi segala sesuatu dalam tatanan ciptaan. 

Dalam kerangka ini, guru memiliki peran sentral sebagai murabbi dan 

teladan moral. AI tidak memiliki kepribadian, keteladanan, maupun 

tanggung jawab etis. Oleh karena itu, AI tidak dapat menggantikan peran 

guru dalam pembentukan karakter dan akhlak. Pendidikan yang terlalu 

bergantung pada AI berisiko melahirkan generasi yang cerdas secara teknis 

tetapi miskin adab. Al-Attas menegaskan bahwa hilangnya adab 

merupakan akar dari krisis pendidikan umat Islam. Maka, integrasi AI 

harus diarahkan untuk mendukung, bukan menggantikan, fungsi adab 

dalam pendidikan.12 

Dalam perspektif aksiologi pendidikan Islam, nilai menjadi orientasi utama 

seluruh aktivitas pendidikan. Teknologi bersifat netral, tetapi 

penggunaannya selalu sarat nilai. AI dapat membawa nilai-nilai yang tidak 

sejalan dengan Islam jika dikembangkan dan digunakan tanpa kerangka 

etis Islami. Banyak sistem AI dibangun berdasarkan worldview Barat yang 

sekuler dan utilitarian. Jika nilai-nilai tersebut masuk ke dalam pendidikan 

Islam tanpa proses penyaringan, maka akan terjadi benturan nilai. Oleh 

karena itu, pendidikan Islam harus bersikap kritis terhadap nilai yang 

melekat dalam teknologi. Islamisasi teknologi bukan berarti menolak 

 
11Syed Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur: 

ISTAC, 1999), 20–25. 
12Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ABIM, 1978), 

125–130. 



Ahmadi, Syafaah, Artificial Intelligence dan Masa Depan Pendidikan Islam …| 77 

 

teknologi, tetapi mengarahkan penggunaannya sesuai dengan tujuan 

syariat. Dalam konteks ini, filsafat pendidikan Islam berfungsi sebagai alat 

kritik dan penyaring nilai.13 

Maqāṣ id al-syarī‘ah memberikan kerangka normatif dalam menilai 

pemanfaatan AI dalam pendidikan Islam. Penjagaan akal (ḥ ifẓ  al-‘aql) 

menjadi tujuan utama pendidikan. AI yang membantu pemahaman, 

analisis, dan pengembangan intelektual sejalan dengan tujuan ini. Namun, 

AI yang melemahkan daya pikir kritis, menumbuhkan ketergantungan, 

atau menyebarkan informasi keliru justru bertentangan dengan maqāṣ id. 

Selain itu, penjagaan agama (ḥ ifẓ  al-dīn) menuntut agar AI tidak merusak 

akidah dan pemahaman keislaman peserta didik. Oleh karena itu, setiap 

pemanfaatan AI harus dievaluasi berdasarkan dampaknya terhadap 

maqāṣ id al-syarī‘ah. Kerangka ini menjadikan pendidikan Islam tidak 

sekadar adaptif, tetapi juga normatif.14 

Filsafat pendidikan Islam juga menekankan pentingnya dimensi ruhani 

dalam proses belajar. Pendidikan bukan hanya aktivitas intelektual, tetapi 

juga ibadah. Niat, keikhlasan, dan kesadaran akan kehadiran Allah menjadi 

bagian integral dari proses pendidikan. AI tidak memiliki niat dan tidak 

dapat bernilai ibadah. Oleh karena itu, AI tidak dapat menjadi pusat proses 

pendidikan Islam. Penggunaan AI harus diarahkan untuk mendukung 

aktivitas pendidikan yang bernilai ibadah, bukan menggantikannya. Hal ini 

menegaskan bahwa dimensi ruhani tetap menjadi domain manusia. 

Pendidikan Islam harus menjaga agar teknologi tidak menghilangkan 

kesadaran transendental dalam belajar.15 

Dalam konteks relasi pendidik dan peserta didik, filsafat pendidikan Islam 

menekankan hubungan personal yang sarat nilai etis dan spiritual. Proses 

pendidikan berlangsung melalui keteladanan, dialog, dan pembiasaan. AI 

tidak mampu membangun relasi emosional dan spiritual sebagaimana 

manusia. Interaksi yang dimediasi sepenuhnya oleh teknologi berisiko 

mengurangi kedalaman hubungan edukatif. Oleh karena itu, AI harus 

ditempatkan sebagai pendukung interaksi, bukan pengganti relasi 

manusiawi. Guru tetap menjadi figur sentral dalam pendidikan Islam. 

 
13Mulyadhi Kartanegara, Integrasi Ilmu: Sebuah Rekonstruksi Holistik (Bandung: Arasy, 2005), 

55–60. 
14Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2008), 23–28. 
15Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: RajaGrafindo, 2013), 89–93. 



78  |  Al-Fikrah Vol. 8 No. 2, Desember 2025: 71-90 

 

Tanpa kehadiran guru sebagai teladan, pendidikan akan kehilangan 

ruhnya.16 

Pendidikan Islam juga menolak pandangan deterministik yang melihat 

manusia sebagai sekadar produk sistem. AI bekerja berdasarkan 

determinasi algoritmik, sedangkan manusia memiliki kebebasan moral. 

Pendidikan Islam bertujuan membentuk manusia yang mampu memilih 

kebaikan secara sadar. Jika pendidikan terlalu bergantung pada sistem AI, 

maka kebebasan dan tanggung jawab moral peserta didik dapat tereduksi. 

Oleh karena itu, AI tidak boleh mengontrol sepenuhnya proses belajar dan 

evaluasi. Manusia harus tetap memiliki ruang refleksi dan pertimbangan 

etis. Hal ini menegaskan pentingnya kontrol manusia atas teknologi.17 

Dalam tradisi keilmuan Islam, proses belajar selalu melibatkan dimensi 

sanad dan otoritas keilmuan. Ilmu tidak hanya dinilai dari kontennya, 

tetapi juga dari sumber dan transmisi keilmuannya. AI tidak memiliki 

sanad keilmuan dalam pengertian Islam. Oleh karena itu, informasi yang 

disajikan AI harus diverifikasi oleh otoritas keilmuan manusia. Tanpa 

verifikasi, AI berpotensi menyebarkan kekeliruan. Pendidikan Islam harus 

menjaga otoritas keilmuan agar tidak tergantikan oleh mesin. Hal ini 

penting untuk menjaga keotentikan ilmu.18 

Filsafat pendidikan Islam memandang bahwa kemajuan teknologi harus 

diiringi dengan peningkatan kebijaksanaan (ḥ ikmah). Allah Swt. berfirman: 

“Allah menganugerahkan hikmah kepada siapa yang Dia kehendaki” (QS. 

al-Baqarah [2]: 269). Hikmah bukan sekadar kecerdasan teknis, tetapi 

kemampuan menempatkan sesuatu pada tempatnya. AI dapat 

meningkatkan kecerdasan teknis, tetapi tidak menjamin lahirnya hikmah. 

Oleh karena itu, pendidikan Islam harus menanamkan kebijaksanaan 

dalam penggunaan teknologi. Tanpa hikmah, teknologi dapat menjadi 

sumber kerusakan.19 

Integrasi AI dalam pendidikan Islam harus didasarkan pada prinsip kehati-

hatian (iḥ tiyāṭ ). Prinsip ini penting untuk mencegah dampak negatif yang 

tidak diinginkan. Pendidikan Islam tidak menolak inovasi, tetapi menuntut 

evaluasi moral yang mendalam. Setiap inovasi harus diuji manfaat dan 

 
16Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan Islam (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012), 102–107. 
17 Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed (New York: Continuum, 2000), 72–75. 
18George Makdisi, The Rise of Colleges (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1981), 90–

95. 
19Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, 45. 



Ahmadi, Syafaah, Artificial Intelligence dan Masa Depan Pendidikan Islam …| 79 

 

mudaratnya. Prinsip ini sejalan dengan kaidah fiqh: dar’ al-mafāsid 

muqaddam ‘alā jalb al-maṣ āliḥ . AI yang membawa lebih banyak mudarat 

daripada maslahat harus dibatasi penggunaannya. Prinsip ini memberikan 

kerangka etis yang kuat bagi pendidikan Islam.20 

Dengan demikian, filsafat pendidikan Islam tidak bersikap anti-teknologi, 

tetapi kritis dan normatif. AI diterima sejauh mendukung tujuan 

pendidikan Islam. Penolakan terjadi bukan pada teknologinya, tetapi pada 

nilai yang menyertainya. Pendidikan Islam harus mampu memanfaatkan 

AI secara selektif dan bertanggung jawab. Hal ini menuntut kesiapan 

intelektual dan moral para pendidik. Tanpa kesiapan tersebut, AI justru 

dapat memperlemah pendidikan Islam. Oleh karena itu, penguatan filsafat 

pendidikan Islam menjadi kebutuhan mendesak di era AI.21 

Secara keseluruhan, perspektif filsafat pendidikan Islam menegaskan 

bahwa AI hanyalah alat, bukan tujuan. Pendidikan Islam harus tetap 

berorientasi pada pembentukan insan beradab dan bertakwa. AI dapat 

menjadi sarana pendukung yang efektif jika ditempatkan secara 

proporsional. Namun, jika AI dijadikan pusat pendidikan, maka akan 

terjadi krisis nilai. Oleh karena itu, integrasi AI harus selalu dikawal oleh 

filsafat pendidikan Islam. Dengan pendekatan ini, pendidikan Islam dapat 

menghadapi era AI tanpa kehilangan jati dirinya.22 

Dialektika Inovasi Teknologi dan Nilai-Nilai Keislaman 

Perkembangan teknologi Artificial Intelligence (AI) menimbulkan 

dialektika yang kompleks antara inovasi dan nilai-nilai keislaman dalam 

dunia pendidikan. Di satu sisi, AI dipandang sebagai produk kemajuan 

akal manusia yang mampu meningkatkan efektivitas dan efisiensi 

pembelajaran. Di sisi lain, AI membawa serta nilai-nilai tertentu yang tidak 

selalu sejalan dengan prinsip-prinsip Islam. Dialektika ini menuntut sikap 

kritis dan reflektif dari lembaga pendidikan Islam. Pendidikan Islam tidak 

dapat bersikap apriori menolak teknologi, tetapi juga tidak boleh menerima 

teknologi secara total tanpa evaluasi nilai. Islam memandang kemajuan 

sebagai bagian dari sunnatullah, tetapi kemajuan tersebut harus bermuara 

pada kemaslahatan. Oleh karena itu, dialektika ini menjadi isu sentral 

dalam pengembangan pendidikan Islam kontemporer. Tanpa kerangka 

 
20Wahbah al-Zuhayli, Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī (Damaskus: Dār al-Fikr, 1986), jil. 1, 87–90. 
21 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam (Jakarta: Kencana, 2012), 145–150. 
22M. Arifin, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2017), 15.  



80  |  Al-Fikrah Vol. 8 No. 2, Desember 2025: 71-90 

 

nilai yang jelas, inovasi teknologi berpotensi menimbulkan disorientasi 

pendidikan.23 

Al-Qur’an memberikan dasar teologis bagi pemanfaatan teknologi melalui 

perintah untuk memanfaatkan akal dan mengelola alam secara 

bertanggung jawab. Allah Swt. berfirman: “Dia menundukkan untukmu 

apa yang ada di langit dan apa yang ada di bumi semuanya” (QS. al-Jāṣ iyah 

[45]: 13). Ayat ini menunjukkan legitimasi pemanfaatan teknologi sebagai 

bagian dari amanah kekhalifahan manusia. Namun, ayat tersebut juga 

mengandung pesan tanggung jawab moral. Teknologi tidak boleh 

digunakan secara eksploitatif dan merusak nilai kemanusiaan. Dalam 

konteks AI, ayat ini menegaskan bahwa teknologi harus berada di bawah 

kendali nilai ilahiyah. Dialektika muncul ketika AI dikembangkan tanpa 

mempertimbangkan dimensi etis dan spiritual. Pendidikan Islam berperan 

sebagai penjaga keseimbangan antara pemanfaatan dan pengendalian 

teknologi.24 

Nilai-nilai keislaman menempatkan manusia sebagai pusat dan tujuan 

pendidikan. Sementara itu, inovasi teknologi modern cenderung 

berorientasi pada efisiensi sistem dan optimalisasi kinerja. Orientasi ini 

berpotensi menggeser manusia menjadi sekadar objek dalam sistem 

teknologi. Dalam pendidikan Islam, manusia tidak boleh direduksi menjadi 

angka, data, atau output statistik. Proses pendidikan harus tetap 

menghargai keunikan dan martabat manusia. Dialektika terjadi ketika 

sistem AI mulai menentukan pola belajar, evaluasi, dan bahkan 

rekomendasi nilai tanpa sentuhan manusiawi. Jika tidak dikendalikan, hal 

ini dapat mengikis nilai keadilan dan kasih sayang dalam pendidikan. Oleh 

karena itu, nilai-nilai keislaman harus menjadi dasar dalam merancang dan 

menggunakan AI.25 

Salah satu titik dialektika paling krusial adalah relasi antara rasionalitas 

teknologi dan spiritualitas Islam. AI bekerja berdasarkan logika rasional 

dan data empiris. Sebaliknya, Islam menempatkan spiritualitas sebagai 

elemen fundamental dalam kehidupan manusia. Pendidikan Islam 

bertujuan menumbuhkan kesadaran ketuhanan (taqwā) selain kecerdasan 

intelektual. Jika pendidikan terlalu mengandalkan AI, maka dimensi 

 
23Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi (Jakarta: Kencana, 2012), 33–

36. 
24Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta: LPMQ, 2019), 503. 
25Hasan Langgulung, Manusia dan Pendidikan (Jakarta: Pustaka Al-Husna, 2004), 77–80.  



Ahmadi, Syafaah, Artificial Intelligence dan Masa Depan Pendidikan Islam …| 81 

 

spiritual berisiko terpinggirkan. Proses belajar dapat berubah menjadi 

aktivitas mekanis tanpa makna transendental. Dialektika ini menuntut 

integrasi yang bijak antara rasionalitas dan spiritualitas. Pendidikan Islam 

harus memastikan bahwa inovasi teknologi tidak menghilangkan ruh 

pendidikan.26 

Inovasi teknologi juga membawa nilai individualisme dan kompetisi yang 

kuat. Banyak sistem AI dirancang untuk personalisasi pembelajaran secara 

individual. Di satu sisi, personalisasi ini bermanfaat untuk menyesuaikan 

kebutuhan peserta didik. Namun, Islam menekankan nilai kebersamaan, 

ukhuwah, dan solidaritas sosial. Pendidikan Islam tidak hanya bertujuan 

mencetak individu unggul, tetapi juga membangun komunitas berakhlak. 

Dialektika muncul ketika teknologi mendorong isolasi sosial dan 

melemahkan interaksi kolektif. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus 

menyeimbangkan personalisasi teknologi dengan pembelajaran 

kolaboratif. Nilai kebersamaan harus tetap dijaga dalam inovasi 

pendidikan.27 

Nilai keadilan (‘adl) dalam Islam juga menjadi titik dialektika dengan 

penggunaan AI. Sistem AI sering kali dipengaruhi oleh bias data dan 

algoritma. Bias ini dapat menyebabkan ketidakadilan dalam penilaian dan 

pengambilan keputusan pendidikan. Islam sangat menekankan keadilan 

dalam seluruh aspek kehidupan. Allah Swt. berfirman: “Berlaku adillah, 

karena adil itu lebih dekat kepada takwa” (QS. al-Mā’idah [5]: 8). Ayat ini 

menegaskan bahwa keadilan adalah prinsip fundamental. Oleh karena itu, 

penggunaan AI dalam pendidikan harus diawasi agar tidak melahirkan 

ketimpangan. Pendidikan Islam harus memastikan bahwa teknologi tidak 

menjadi alat diskriminasi.28 

Dialektika juga tampak dalam aspek otoritas keilmuan. Dalam tradisi 

Islam, ilmu diperoleh melalui proses belajar yang melibatkan guru dan 

sanad keilmuan. Sementara itu, AI menyajikan informasi secara instan 

tanpa konteks sanad. Hal ini berpotensi melemahkan penghormatan 

terhadap otoritas ilmiah. Jika peserta didik lebih percaya pada mesin 

daripada guru, maka akan terjadi krisis epistemologis. Pendidikan Islam 

harus menegaskan kembali pentingnya sanad dan otoritas keilmuan. AI 

 
26Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: RajaGrafindo, 2013), 112–116. 
27Mulyadhi Kartanegara, Integrasi Ilmu dan Agama (Bandung: Arasy, 2005),  91–95. 
28Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya,109.  



82  |  Al-Fikrah Vol. 8 No. 2, Desember 2025: 71-90 

 

hanya boleh menjadi alat bantu, bukan sumber otoritatif. Dialektika ini 

harus dikelola agar tidak merusak tradisi keilmuan Islam.29 

Aspek etika penggunaan teknologi juga menjadi medan dialektika yang 

signifikan. AI dapat digunakan untuk tujuan positif maupun negatif. Islam 

mengajarkan bahwa setiap perbuatan akan dimintai pertanggungjawaban. 

Rasulullah saw. bersabda: “Setiap kalian adalah pemimpin dan akan 

dimintai pertanggungjawaban” (HR. Bukhari dan Muslim). Hadis ini 

menegaskan tanggung jawab moral dalam penggunaan teknologi. 

Pendidikan Islam harus menanamkan kesadaran etis dalam penggunaan 

AI. Tanpa kesadaran ini, inovasi teknologi dapat disalahgunakan. 

Dialektika antara kebebasan inovasi dan tanggung jawab moral harus 

dijaga secara seimbang.30 

Inovasi teknologi sering kali bergerak lebih cepat daripada refleksi etis. Hal 

ini menimbulkan kesenjangan antara praktik dan nilai. Pendidikan Islam 

tidak boleh terjebak dalam euforia teknologi. Setiap inovasi harus melalui 

proses refleksi filosofis dan etis. Dialektika ini menuntut peran aktif para 

pendidik dan akademisi Muslim. Mereka harus mampu membaca arah 

perkembangan teknologi dan dampaknya. Tanpa refleksi kritis, pendidikan 

Islam berisiko kehilangan arah. Oleh karena itu, dialog antara teknologi 

dan nilai harus terus dilakukan.31 

Dialektika inovasi dan nilai juga tercermin dalam tujuan akhir pendidikan. 

Teknologi cenderung berorientasi pada hasil yang terukur. Sementara itu, 

pendidikan Islam memiliki tujuan jangka panjang yang bersifat transenden. 

Kesuksesan pendidikan Islam tidak hanya diukur dari capaian akademik, 

tetapi juga dari akhlak dan ketakwaan. Jika AI dijadikan tolok ukur utama 

keberhasilan, maka tujuan transenden ini dapat terpinggirkan. Pendidikan 

Islam harus menolak reduksi tujuan pendidikan menjadi sekadar capaian 

teknis. Dialektika ini menuntut redefinisi indikator keberhasilan 

pendidikan di era AI.32 

Nilai kesederhanaan (zuhd) dalam Islam juga berhadapan dengan budaya 

teknologi yang konsumtif. Penggunaan AI sering kali menuntut perangkat 

mahal dan infrastruktur kompleks. Hal ini dapat memperlebar kesenjangan 

 
29George Makdisi, The Rise of Colleges (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1981),  98–

102. 
30Al-Bukhari, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī (Beirut: Dār Ṭ awq al-Najāh, 2002), Juz 9, 83.  
31Fazlur Rahman, Islam and Modernity (Chicago: University of Chicago Press, 1982), 64–67.  
32Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan Islam (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012),  121–125. 



Ahmadi, Syafaah, Artificial Intelligence dan Masa Depan Pendidikan Islam …| 83 

 

antara lembaga pendidikan. Islam menekankan kesederhanaan dan 

pemerataan akses pendidikan. Dialektika muncul ketika teknologi justru 

memperkuat ketimpangan sosial. Pendidikan Islam harus mencari solusi 

agar teknologi tidak menjadi alat eksklusivitas. Prinsip keadilan sosial 

harus menjadi pertimbangan utama.33 

Dalam dialektika ini, pendidikan Islam harus mengambil posisi wasatiyyah 

(moderat). Sikap ekstrem, baik penolakan total maupun penerimaan tanpa 

kritik, sama-sama bermasalah. Islam mengajarkan keseimbangan dalam 

segala hal. Allah Swt. berfirman: “Dan demikianlah Kami jadikan kamu 

umat yang wasat” (QS. al-Baqarah [2]: 143). Ayat ini memberikan landasan 

normatif bagi sikap moderat terhadap teknologi. Pendidikan Islam harus 

memanfaatkan AI secara proporsional. Moderasi menjadi kunci dalam 

menghadapi inovasi teknologi.34 

Dialektika inovasi teknologi dan nilai keislaman juga menuntut 

rekonstruksi kurikulum pendidikan Islam. Kurikulum harus memuat 

literasi teknologi sekaligus literasi etika. Peserta didik perlu dibekali 

kemampuan kritis terhadap teknologi. Pendidikan Islam harus 

mengajarkan bagaimana menggunakan AI secara bertanggung jawab. 

Tanpa kurikulum yang integratif, dialektika ini tidak akan terselesaikan. 

Oleh karena itu, inovasi kurikulum menjadi kebutuhan mendesak. 

Pendidikan Islam harus adaptif sekaligus normatif.35 

Peran pendidik menjadi sangat strategis dalam mengelola dialektika ini. 

Guru tidak hanya bertugas mengajarkan materi, tetapi juga menjadi 

penjaga nilai. Pendidik harus memahami teknologi agar mampu 

mengarahkannya secara bijak. Tanpa pemahaman teknologi, guru akan 

kehilangan otoritas. Namun, tanpa komitmen nilai, guru akan terjebak 

dalam teknokrasi. Dialektika ini menuntut peningkatan kompetensi 

profesional dan moral pendidik. Pendidikan Islam harus berinvestasi pada 

pengembangan guru.36 

Dengan demikian, dialektika inovasi teknologi dan nilai-nilai keislaman 

merupakan keniscayaan yang tidak dapat dihindari. Tantangannya bukan 

pada keberadaan teknologi, tetapi pada cara menyikapinya. Pendidikan 

 
33Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Awlawiyyat (Kairo: Dār al-Shurūq, 2001),  45–48. 
34Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, 22. 
35Jasser Auda, Maqasid al-Shariah (London: IIIT, 2008),  41–45.  
36Syed Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur: 

ISTAC, 1999),  33–37. 



84  |  Al-Fikrah Vol. 8 No. 2, Desember 2025: 71-90 

 

Islam harus mampu menjadikan dialektika ini sebagai peluang, bukan 

ancaman. Dengan landasan nilai yang kuat, AI dapat diarahkan untuk 

memperkuat pendidikan Islam. Dialektika ini menuntut kebijaksanaan, 

bukan sekadar kecanggihan. Jika dikelola dengan baik, inovasi dan nilai 

dapat berjalan seiring. Inilah tantangan sekaligus peluang pendidikan 

Islam di era AI.37 

Strategi Harmonisasi Artificial Intelligence dan Pendidikan Islam 

Harmonisasi antara Artificial Intelligence (AI) dan pendidikan Islam 

merupakan kebutuhan strategis di tengah arus digitalisasi global. 

Harmonisasi di sini tidak dimaknai sebagai peleburan tanpa batas, 

melainkan proses integratif yang tetap menjaga identitas dan nilai-nilai 

keislaman. Pendidikan Islam memiliki misi transendental yang tidak dapat 

ditawar, yakni membentuk insan beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. 

Sementara itu, AI hadir sebagai alat yang menawarkan kemudahan, 

kecepatan, dan efisiensi. Tantangan utama terletak pada bagaimana 

menjadikan AI sebagai sarana pendukung, bukan penentu arah 

pendidikan. Oleh karena itu, strategi harmonisasi harus dibangun di atas 

fondasi filosofis, etis, dan pedagogis Islam. Tanpa strategi yang jelas, AI 

berpotensi mendominasi pendidikan dan menggeser orientasi nilai. 

Harmonisasi menjadi kunci agar inovasi teknologi berjalan seiring dengan 

tujuan pendidikan Islam.38 

Paragraf 2 

Strategi pertama adalah menegaskan kembali tujuan pendidikan Islam 

sebagai landasan utama pemanfaatan AI. Tujuan pendidikan Islam tidak 

hanya berorientasi pada capaian kognitif, tetapi juga pembentukan akhlak 

dan kesadaran spiritual. Allah Swt. berfirman: “Aku tidak menciptakan jin 

dan manusia melainkan agar mereka beribadah kepada-Ku” (QS. al-Żāriyāt 

[51]: 56). Ayat ini menegaskan bahwa seluruh aktivitas manusia, termasuk 

pendidikan, harus bermuara pada pengabdian kepada Allah. Oleh karena 

itu, penggunaan AI harus diarahkan untuk mendukung tujuan ibadah 

tersebut. AI tidak boleh menjadi alat yang menumbuhkan kesombongan 

intelektual atau ketergantungan berlebihan. Strategi harmonisasi menuntut 

 
37M. Arifin, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2017), 225–230. 
38Abuddin Nata, Pendidikan Islam di Era Digital (Jakarta: Kencana, 2020), 41–44.  



Ahmadi, Syafaah, Artificial Intelligence dan Masa Depan Pendidikan Islam …| 85 

 

penempatan tujuan pendidikan sebagai kompas utama. Dengan tujuan 

yang jelas, AI dapat dimanfaatkan secara terarah dan bermakna.39 

Strategi kedua adalah penguatan peran guru sebagai murabbi, bukan 

sekadar fasilitator teknis. Dalam pendidikan Islam, guru memiliki fungsi 

mendidik (ta’dīb), mengajar (ta‘līm), dan membina (tarbiyah). AI dapat 

membantu guru dalam aspek administratif dan teknis, tetapi tidak dapat 

menggantikan peran keteladanan. Rasulullah saw. bersabda: 

“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia” 

(HR. Ahmad). Hadis ini menegaskan misi pendidikan profetik yang 

berpusat pada akhlak. Strategi harmonisasi harus memastikan bahwa AI 

memperkuat peran guru, bukan melemahkannya. Guru tetap menjadi 

pusat nilai dan teladan moral. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak 

kehilangan ruhnya di tengah kemajuan teknologi.40 

Strategi ketiga adalah pengembangan kurikulum pendidikan Islam 

berbasis integrasi nilai dan teknologi. Kurikulum tidak boleh hanya berisi 

penguasaan teknologi, tetapi juga literasi etika dan spiritual. Peserta didik 

perlu dibekali pemahaman kritis tentang AI, termasuk potensi dan 

risikonya. Pendidikan Islam harus mengajarkan bagaimana menggunakan 

teknologi secara bertanggung jawab dan bermoral. Kurikulum integratif 

memungkinkan peserta didik memahami AI dalam perspektif tauhid. 

Dengan pendekatan ini, teknologi tidak dipandang sebagai entitas netral, 

tetapi sebagai amanah. Strategi ini menuntut kolaborasi antara ahli 

pendidikan Islam dan pakar teknologi. Tanpa kurikulum yang integratif, 

harmonisasi hanya akan menjadi wacana.41 

Strategi keempat adalah penerapan prinsip maqāṣ id al-syarī‘ah dalam 

evaluasi penggunaan AI. Setiap pemanfaatan teknologi harus diukur 

berdasarkan kemaslahatan dan kemudaratannya. Penjagaan akal, agama, 

dan akhlak harus menjadi prioritas utama. AI yang membantu pemahaman 

dan pembelajaran sejalan dengan maqāṣ id, tetapi AI yang menyesatkan 

atau melemahkan daya pikir harus dibatasi. Prinsip ini memberikan 

kerangka normatif yang jelas bagi pendidikan Islam. Harmonisasi tidak 

dilakukan secara pragmatis, tetapi normatif-etis. Dengan maqāṣ id al-

 
39Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta: LPMQ, 2019),  522.  
40Ahmad bin Hanbal, Musnad Aḥmad (Beirut: Mu’assasah al-Risālah, 2001), Juz 14, 513. 
41Mulyadhi Kartanegara, Integrasi Ilmu dan Agama (Bandung: Arasy, 2005), 101–105.  



86  |  Al-Fikrah Vol. 8 No. 2, Desember 2025: 71-90 

 

syarī‘ah, pendidikan Islam memiliki alat evaluasi yang kuat. Strategi ini 

menjaga agar teknologi tetap berada dalam koridor syariat.42 

Strategi kelima adalah penguatan etika penggunaan AI di lingkungan 

pendidikan Islam. Etika ini mencakup kejujuran akademik, tanggung 

jawab, dan perlindungan martabat manusia. Penggunaan AI untuk 

plagiarisme atau manipulasi akademik bertentangan dengan nilai Islam. 

Islam sangat menekankan kejujuran (ṣ idq) dalam menuntut ilmu. 

Rasulullah saw. bersabda: “Barang siapa menipu, maka ia bukan bagian 

dari golonganku” (HR. Muslim). Hadis ini menjadi landasan etis dalam 

penggunaan teknologi. Pendidikan Islam harus menanamkan kesadaran 

etis sejak dini. Dengan etika yang kuat, AI dapat digunakan secara 

produktif dan bermartabat.43 

Strategi keenam adalah penguatan literasi digital Islami bagi pendidik dan 

peserta didik. Literasi digital tidak hanya mencakup kemampuan teknis, 

tetapi juga pemahaman nilai dan dampak sosial teknologi. Pendidikan 

Islam harus membekali pendidik dengan kompetensi teknologi yang 

memadai. Tanpa pemahaman teknologi, pendidik akan tertinggal dan 

kehilangan otoritas. Namun, literasi digital harus dibingkai dalam 

worldview Islam. AI harus dipahami sebagai alat, bukan tujuan. Strategi ini 

memungkinkan pendidikan Islam bersikap adaptif tanpa kehilangan 

identitas. Literasi digital Islami menjadi fondasi harmonisasi jangka 

panjang.44 

Strategi ketujuh adalah menjaga relasi humanis dalam proses pendidikan. 

AI tidak boleh menggantikan interaksi manusia yang sarat nilai. 

Pendidikan Islam menekankan dialog, musyawarah, dan pembiasaan 

akhlak. Interaksi tatap muka tetap memiliki nilai edukatif yang tinggi. AI 

harus digunakan untuk mendukung, bukan menggantikan, relasi tersebut. 

Strategi harmonisasi menuntut keseimbangan antara teknologi dan 

humanisme. Tanpa relasi humanis, pendidikan akan kehilangan makna. 

Oleh karena itu, pendidikan Islam harus tetap menempatkan manusia 

sebagai pusat.45 

Strategi kedelapan adalah pengawasan dan regulasi internal terhadap 

penggunaan AI. Lembaga pendidikan Islam perlu memiliki pedoman yang 

 
42Jasser Auda, Maqasid al-Shariah (London: IIIT, 2008), 55–59. 
43Muslim, Ṣaḥīḥ Muslim (Beirut: Dār Ihyā’ al-Turāṣ , 2006), Juz 1, 99.  
44Azyumardi Azra, Transformasi Pendidikan Islam (Jakarta: Prenada, 2017), 88–92.  
45Hasan Langgulung, Manusia dan Pendidikan (Jakarta: Pustaka Al-Husna, 2004), 120–124.  



Ahmadi, Syafaah, Artificial Intelligence dan Masa Depan Pendidikan Islam …| 87 

 

jelas. Pedoman ini mencakup batasan penggunaan, tujuan, dan evaluasi 

teknologi. Tanpa regulasi, penggunaan AI berpotensi tidak terkendali. 

Islam mengajarkan pentingnya aturan untuk menjaga kemaslahatan. 

Strategi ini menuntut peran aktif pimpinan lembaga pendidikan. Dengan 

regulasi yang jelas, harmonisasi dapat diwujudkan secara sistematis. 

Pengawasan menjadi bagian dari tanggung jawab institusional.46 

Strategi kesembilan adalah penguatan budaya refleksi dan evaluasi 

berkelanjutan. Pendidikan Islam harus terus mengevaluasi dampak 

penggunaan AI. Refleksi ini penting untuk memastikan kesesuaian dengan 

nilai Islam. Teknologi terus berkembang, sehingga strategi harmonisasi 

harus bersifat dinamis. Islam mendorong umatnya untuk berpikir dan 

merenung. Allah Swt. berfirman: “Sesungguhnya pada yang demikian itu 

terdapat tanda-tanda bagi kaum yang berpikir” (QS. ar-Rūm [30]: 21). Ayat 

ini menegaskan pentingnya refleksi. Dengan refleksi berkelanjutan, 

pendidikan Islam dapat beradaptasi secara bijak.47 

Strategi kesepuluh adalah kolaborasi antara lembaga pendidikan Islam dan 

pakar teknologi. Harmonisasi tidak dapat dilakukan secara parsial. 

Pendidikan Islam membutuhkan masukan teknis yang akurat. Sebaliknya, 

pengembang teknologi membutuhkan perspektif etis Islam. Kolaborasi ini 

memungkinkan lahirnya teknologi yang lebih ramah nilai. Strategi ini juga 

membuka ruang inovasi berbasis nilai keislaman. Dengan kolaborasi, 

pendidikan Islam tidak hanya menjadi pengguna, tetapi juga kontributor 

teknologi. Harmonisasi menjadi lebih substantif dan berkelanjutan.48 

Paragraf 12 

Strategi kesebelas adalah menanamkan kesadaran spiritual dalam 

penggunaan teknologi. Pendidikan Islam harus mengaitkan penggunaan 

AI dengan nilai ibadah. Setiap aktivitas belajar harus diniatkan karena 

Allah. AI dapat menjadi sarana kebaikan jika digunakan dengan niat yang 

benar. Tanpa niat, teknologi kehilangan makna spiritual. Strategi ini 

menegaskan kembali dimensi transendental pendidikan Islam. Dengan 

kesadaran spiritual, AI tidak akan menggerus nilai keimanan. Harmonisasi 

menjadi bagian dari pengabdian kepada Allah.49 

 
46Wahbah al-Zuhayli, Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī (Damaskus: Dār al-Fikr, 1986), jil. 1, 95–98.  
47Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, 408.  
48Fazlur Rahman, Islam and Modernity (Chicago: University of Chicago Press, 1982), 82–86. 
49M. Arifin, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2017), 198–202. 



88  |  Al-Fikrah Vol. 8 No. 2, Desember 2025: 71-90 

 

Strategi kedua belas adalah menjaga keseimbangan antara inovasi dan 

tradisi keilmuan Islam. Pendidikan Islam memiliki khazanah tradisi yang 

kaya. AI tidak boleh memutuskan keterhubungan dengan tradisi tersebut. 

Kitab klasik, sanad keilmuan, dan metode tradisional tetap relevan. Strategi 

harmonisasi menuntut integrasi antara tradisi dan inovasi. Dengan 

pendekatan ini, pendidikan Islam tetap berakar sekaligus bergerak maju. 

Tradisi menjadi fondasi, bukan penghambat inovasi. Harmonisasi ini 

menjaga kontinuitas keilmuan Islam.50 

Strategi ketiga belas adalah memastikan bahwa AI tidak menghilangkan 

tanggung jawab moral manusia. Keputusan pendidikan tidak boleh 

sepenuhnya diserahkan kepada mesin. Manusia tetap harus bertanggung 

jawab atas proses dan hasil pendidikan. Islam menegaskan 

pertanggungjawaban individu di hadapan Allah. AI hanya alat bantu 

pengambilan keputusan. Strategi ini menolak determinisme teknologi. 

Dengan demikian, pendidikan Islam tetap menjunjung tinggi kebebasan 

dan tanggung jawab moral. Harmonisasi terjaga dalam bingkai 

kemanusiaan.51 

Secara keseluruhan, strategi harmonisasi AI dan pendidikan Islam 

menuntut pendekatan holistik dan berkelanjutan. Harmonisasi bukan 

proyek jangka pendek, tetapi proses terus-menerus. Pendidikan Islam 

harus bersikap adaptif, kritis, dan normatif. AI dapat menjadi peluang 

besar jika diarahkan dengan benar. Dengan strategi yang tepat, pendidikan 

Islam tidak akan kehilangan jati diri. Sebaliknya, ia dapat tampil sebagai 

model pendidikan beretika di era digital. Harmonisasi inilah yang menjadi 

jalan tengah antara inovasi dan nilai.52 

Kesimpulan 

Artificial Intelligence merupakan keniscayaan teknologi yang tidak dapat 

dihindari dalam dunia pendidikan, termasuk pendidikan Islam. Tantangan 

utama bukan terletak pada keberadaan AI itu sendiri, melainkan pada cara 

pendidikan Islam menyikapinya. Pendidikan Islam harus mampu 

memanfaatkan AI secara kritis, etis, dan proporsional tanpa kehilangan 

 
50George Makdisi, The Rise of Colleges (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1981), 112–

116. 
51Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ABIM, 1978), 

134–138. 
52Abdurrahman An-Nahlawi, Uṣūl al-Tarbiyah al-Islāmiyyah (Damaskus: Dār al-Fikr, 1995), 

210–215. 



Ahmadi, Syafaah, Artificial Intelligence dan Masa Depan Pendidikan Islam …| 89 

 

orientasi nilai-nilai tauhid, adab, dan akhlak. Filsafat pendidikan Islam 

memberikan landasan ontologis, epistemologis, dan aksiologis dalam 

memosisikan AI sebagai instrumen, bukan tujuan pendidikan. Dialektika 

antara inovasi teknologi dan nilai keislaman menuntut sikap wasatiyyah, 

yakni menerima teknologi secara selektif dan bertanggung jawab. Melalui 

strategi harmonisasi yang berlandaskan maqāṣ id al-syarī‘ah, penguatan 

peran guru, integrasi kurikulum, serta pengawasan etis, pendidikan Islam 

dapat menjadikan AI sebagai peluang untuk meningkatkan kualitas 

pembelajaran sekaligus menjaga jati dirinya. Dengan demikian, pendidikan 

Islam di era AI diharapkan mampu melahirkan generasi yang unggul 

secara intelektual, matang secara spiritual, dan kokoh dalam akhlak. 

 

Daftar Pustaka 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Islam and Secularism. Kuala Lumpur: 

ABIM, 1978. 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in Islam. Kuala 

Lumpur: ISTAC, 1999. 

Al-Bukhari. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Beirut: Dār Ṭ awq al-Najāh, 2002. 

Al-Zuhayli, Wahbah. Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī. Damaskus: Dār al-Fikr, 1986. 

An-Nahlawi, Abdurrahman. Uṣūl al-Tarbiyah al-Islāmiyyah. Damaskus: Dār 

al-Fikr, 1995. 

Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London: IIIT, 

2008. 

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi. Jakarta: 

Kencana, 2012. 

Kartanegara, Mulyadhi. Integrasi Ilmu dan Agama. Bandung: Arasy, 2005. 

Langgulung, Hasan. Manusia dan Pendidikan. Jakarta: Pustaka Al-Husna, 

2004. 

Makdisi, George. The Rise of Colleges. Edinburgh: Edinburgh University 

Press, 1981. 

Nata, Abuddin. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 

2013. 



90  |  Al-Fikrah Vol. 8 No. 2, Desember 2025: 71-90 

 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity. Chicago: University of Chicago Press, 

1982. 

Russell, Stuart & Norvig, Peter. Artificial Intelligence: A Modern Approach. 

New Jersey: Pearson, 2021. 

Kementerian Agama RI. Al-Qur’an dan Terjemahannya. Jakarta: LPMQ, 2019. 

 


