.
dl\ IKrdn

Jurnal Studi [lmu Pendidikan dan Keislaman
ISSN (Media Cetak) : 2620-4207 ISSN (Media Online) : 2620-4304
Volume 8, Nomor 2, Desember 2025
Terakreditasi Sinta Nomor: 200/M/KPT/2020
Diterbitkan Oleh : STAI Al-Hamidiyah Bangkalan

ARTIFICIAL INTELLIGENCE DAN MASA DEPAN PENDIDIKAN
ISLAM: ANTARA INOVASI TEKNOLOGI DAN PENJAGAAN NILAI-
NILAI KEISLAMAN

ARTIFICIAL INTELLIGENCE AND THE FUTURE OF ISLAMIC
EDUCATION: BETWEEN TECHNOLOGICAL INNOVATION AND
THE PRESERVATION OF ISLAMIC VALUES

Ahmadi
Syafaah
STAI Al-Hamidiyah Bangkalan
Adey.authoer@gmail.com
syafaahjee@gmail.com

Abstrak

Perkembangan Artificial Intelligence (Al) sebagai bagian dari transformasi
digital telah membawa perubahan signifikan dalam dunia pendidikan,
termasuk pendidikan Islam. Di satu sisi, AI menawarkan kemudahan,
efisiensi, dan inovasi pembelajaran; di sisi lain, muncul kekhawatiran akan
tergerusnya nilai-nilai keislaman, khususnya aspek adab, akhlak, dan peran
guru sebagai murabbi. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis secara
konseptual posisi Al dalam pendidikan Islam serta merumuskan strategi
harmonisasi antara inovasi teknologi dan penjagaan nilai-nilai Islam.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
kepustakaan (library research). Hasil kajian menunjukkan bahwa AI dapat
dimanfaatkan sebagai sarana pendukung pendidikan Islam selama
penggunaannya berpijak pada prinsip tauhid, maqasid al-syari‘ah, dan


mailto:Adey.authoer@gmail.com
mailto:syafaahjee@gmail.com

72 | Al-Fikrah Vol. 8 No. 2, Desember 2025: 71-90

etika Islam. Oleh karena itu, pendidikan Islam dituntut untuk bersikap
adaptif, kritis, dan berorientasi pada pembentukan insan beriman, berilmu,
dan berakhlak mulia di era digital.

Kata kunci: Artificial Intelligence, Pendidikan Islam, Etika Islam, Teknologi
Pendidikan

Abstract

The development of Artificial Intelligence (Al) as part of digital transformation has
brought significant changes to the field of education, including Islamic education.
On the one hand, Al offers convenience, efficiency, and innovative learning
approaches; on the other hand, it raises concerns about the erosion of Islamic values,
particularly those related to adab (ethics), morality, and the role of teachers as
murabbi. This article aims to conceptually analyze the position of Al in Islamic
education and to formulate strategies for harmonizing technological innovation
with the preservation of Islamic values. This study employs a qualitative approach
using library research methods. The findings indicate that Al can be utilized as a
supportive tool in Islamic education, provided that its implementation is grounded
in the principles of tawhid, magqasid al-shari’ah, and Islamic ethics. Therefore,
Islamic education in the era of Al is required to be adaptive, critical, and oriented
toward the formation of faithful, knowledgeable, and morally upright individuals.

Keywords: Artificial Intelligence; Islamic Education; Islamic Ethics; Educational
Technology

Pendahuluan

Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi pada era revolusi
industri 4.0 telah melahirkan Artificial Intelligence (AI) sebagai salah satu
inovasi paling berpengaruh dalam berbagai sektor kehidupan, termasuk
pendidikan'. AI memungkinkan pembelajaran yang bersifat adaptif,
personal, dan berbasis data, sehingga mengubah cara guru mengajar dan
peserta didik belajar.

Dalam konteks pendidikan Islam, kemajuan teknologi merupakan
fenomena yang tidak dapat dihindari. Pendidikan Islam memiliki tujuan

IR. Luckin, et al., Intelligence Unleashed: An Argument for Al in Education (London: Pearson
2016)



Ahmadi, Syafaah, Artificial Intelligence dan Masa Depan Pendidikan Islam ... | 73

utama membentuk manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia.
Islam sendiri mendorong umatnya untuk terus menuntut dan
mengembangkan ilmu pengetahuan, sebagaimana firman Allah Swt.:

fale 3585 i)

“Dan katakanlah: Ya Tuhanku, tambahkanlah kepadaku ilmu
pengetahuan.” (QS. Taha [20]: 114)?

Ayat tersebut menunjukkan bahwa pengembangan ilmu, termasuk melalui
teknologi, merupakan bagian dari perintah agama.

Namun demikian, pemanfaatan Al dalam pendidikan Islam menimbulkan
kekhawatiran akan terjadinya reduksi makna pendidikan menjadi sekadar
proses teknis dan mekanistik. Pendidikan Islam tidak hanya berorientasi
pada aspek kognitif, tetapi juga pembinaan spiritual dan akhlak peserta
didik3.

Rasulullah saw. menegaskan bahwa misi utama pendidikan adalah
pembentukan akhlak:

GIAYN & J&e axy el L)

“Sesungguhnya aku diutus hanyalah untuk menyempurnakan akhlak yang
mulia.” (HR. al-Bukhari dalam al-Adab al-Mufrad)*

Oleh karena itu, kajian kritis mengenai AI dalam pendidikan Islam menjadi
penting agar inovasi teknologi tidak menggeser tujuan esensial pendidikan
Islam itu sendiri.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). Data diperoleh dari sumber primer dan
sekunder berupa buku-buku filsafat pendidikan Islam, teknologi
pendidikan, artikel jurnal ilmiah, serta sumber-sumber klasik dan
kontemporer yang relevan. Analisis data dilakukan melalui teknik
deskriptif-analitis dengan menelaah, mengkaji, dan mensintesis berbagai
pandangan terkait AI dan pendidikan Islam.

2Kementerian Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Jakarta: LPMQ, 2019)
SMunir, Pembelajaran Digital, (Bandung: Alfabeta, 2019)
4Al-Bukhari, Sahth al-Bukhari, (Beirut: Dar al-Fikr, 2009)



74 | Al-Fikrah Vol. 8 No. 2, Desember 2025: 71-90

Paradigma Pendidikan Islam dan Teknologi

Paradigma pendidikan Islam berlandaskan pada prinsip tauhid yang
menempatkan Allah Swt. sebagai sumber utama ilmu pengetahuan. Ilmu
dan teknologi dalam Islam tidak bersifat bebas nilai, melainkan harus
diarahkan untuk kemaslahatan manusia dan pengabdian kepada Allah®.

Dalam pendidikan Islam dikenal konsep ta’lim (pengajaran), tarbiyah
(pembinaan), dan ta’dib (penanaman adab). Ketiga konsep ini menegaskan
bahwa pendidikan Islam bersifat holistik dan tidak dapat direduksi
menjadi sekadar transfer informasi®.

Teknologi dalam pendidikan Islam diposisikan sebagai wasilah (sarana),
bukan ghayah (tujuan). Hal ini sejalan dengan firman Allah Swt.:

(e B ity s (s Rlal 54y

“Dia telah menciptakan kamu dari bumi dan menjadikan kamu
pemakmurnya.” (QS. Had [11]: 61)7

Ayat tersebut memberikan legitimasi teologis terhadap pemanfaatan
teknologi, selama diarahkan untuk kemaslahatan.

Namun demikian, pendidikan Islam menolak dominasi teknologi yang
menghilangkan dimensi kemanusiaan dan spiritual. Hubungan guru dan
murid sebagai relasi edukatif dan moral tidak dapat digantikan
sepenuhnya oleh sistem berbasis AL

Artificial Intelligence dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam

Filsafat pendidikan Islam berangkat dari pandangan ontologis tentang
hakikat manusia sebagai makhluk ciptaan Allah Swt. yang dianugerahi
potensi jasmani, akal (‘aql), hati (qalb), dan ruh. Keempat unsur ini
membentuk struktur kepribadian manusia yang utuh dan tidak
terpisahkan dalam proses pendidikan. Pendidikan Islam tidak memandang
manusia sekadar sebagai makhluk rasional, melainkan sebagai makhluk
moral dan spiritual yang bertanggung jawab di hadapan Allah dan sesama
manusia. Oleh karena itu, setiap pendekatan pendidikan, termasuk
pemanfaatan teknologi Artificial Intelligence (AI), harus ditempatkan
dalam kerangka pandangan hidup (worldview) Islam. Pandangan ini
menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan bukan sekadar penguasaan

55. M. N. Al-Attas, The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur: ISTAC, 1999)
®Muzayyin Arifin, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2017)
’Kementerian Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya.



Ahmadi, Syafaah, Artificial Intelligence dan Masa Depan Pendidikan Islam ... | 75

keterampilan teknis, tetapi pembentukan insan kamil. Konsep insan kamil
menuntut keseimbangan antara pengembangan intelektual, spiritual, dan
akhlak. Dalam konteks inilah, filsafat pendidikan Islam memberikan
landasan kritis terhadap penggunaan Al Tanpa landasan filosofis yang
kuat, teknologi berpotensi menggeser orientasi pendidikan Islam dari nilai
menuju efisiensi semata.?

Artificial Intelligence pada hakikatnya merupakan hasil konstruksi rasional
manusia yang bekerja berdasarkan algoritma, data, dan logika
komputasional. AI mampu mensimulasikan proses kognitif manusia
seperti mengenali pola, memproses bahasa, dan mengambil keputusan
berbasis probabilitas. Namun demikian, Al tidak memiliki kesadaran diri,
kehendak bebas, maupun dimensi spiritual. Dalam perspektif filsafat
pendidikan Islam, perbedaan ontologis ini sangat fundamental. Manusia
dipandang sebagai subjek pendidikan yang memiliki tanggung jawab
moral, sedangkan Al hanyalah objek atau instrumen. Oleh karena itu, Al
tidak dapat disamakan dengan pendidik atau agen moral dalam proses
pendidikan. Islam menolak pandangan yang menempatkan mesin sejajar
dengan manusia dalam aspek nilai dan tanggung jawab. Dengan demikian,
penggunaan Al harus selalu berada di bawah kendali manusia yang
berlandaskan nilai wahyu.’

Islam memberikan kedudukan tinggi kepada akal sebagai instrumen
memahami tanda-tanda kebesaran Allah. Namun, akal dalam Islam tidak
bersifat otonom mutlak sebagaimana dalam filsafat rasionalisme modern.
Akal harus dibimbing oleh wahyu agar tidak terjebak pada kesombongan
intelektual dan penyimpangan nilai. Allah Swt. berfirman: “Tidakkah
kamu menggunakan akalmu?” (QS. al-Baqarah [2]: 44). Ayat ini
menunjukkan bahwa penggunaan akal merupakan perintah agama, tetapi
tetap berada dalam koridor ilahiyah. Al sebagai produk akal manusia tidak
memiliki akses kepada wahyu dan nilai transenden. Oleh karena itu, Al
tidak dapat menjadi penentu kebenaran normatif atau moral. Dalam
pendidikan Islam, kebenaran tidak ditentukan oleh kecanggihan algoritma,
melainkan oleh kesesuaiannya dengan nilai wahyu. Hal ini menegaskan
keterbatasan epistemologis Al dalam pendidikan Islam.

8Hasan Langgulung, Asas-asas Pendidikan Islam (Jakarta: Al-Husna, 2003), 34-36.

9 Stuart Russell & Peter Norvig, Artificial Intelligence: A Modern Approach (New Jersey:
Pearson, 2021), 1-5.

0Kementerian Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya (Jakarta: LPMQ), 2019), 7.



76 | Al-Fikrah Vol. 8 No. 2, Desember 2025: 71-90

Epistemologi pendidikan Islam menempatkan wahyu, akal, dan
pengalaman empiris sebagai sumber pengetahuan yang saling melengkapi.
Al hanya bekerja pada ranah empiris dan rasional, tanpa kemampuan
memahami makna metafisis dan nilai transenden. Oleh karena itu, Al tidak
dapat menjadi sumber ilmu dalam pengertian Islam, melainkan hanya alat
bantu penyampaian dan pengolahan informasi. Al-Attas menegaskan
bahwa kekeliruan pendidikan modern terletak pada kekacauan
epistemologis yang menyamakan informasi dengan ilmu. Informasi yang
dihasilkan AI belum tentu menjadi ilmu yang bermakna jika tidak
diinternalisasi dalam kerangka adab. Pendidikan Islam menekankan proses
internalisasi nilai, bukan sekadar transfer data. Dengan demikian, Al harus
diposisikan secara proporsional agar tidak mereduksi makna ilmu dalam
Islam."

Tujuan utama pendidikan Islam adalah penanaman adab, bukan sekadar
penguasaan pengetahuan. Adab mencakup pengenalan dan pengakuan
terhadap tempat yang tepat bagi segala sesuatu dalam tatanan ciptaan.
Dalam kerangka ini, guru memiliki peran sentral sebagai murabbi dan
teladan moral. Al tidak memiliki kepribadian, keteladanan, maupun
tanggung jawab etis. Oleh karena itu, Al tidak dapat menggantikan peran
guru dalam pembentukan karakter dan akhlak. Pendidikan yang terlalu
bergantung pada Al berisiko melahirkan generasi yang cerdas secara teknis
tetapi miskin adab. Al-Attas menegaskan bahwa hilangnya adab
merupakan akar dari krisis pendidikan umat Islam. Maka, integrasi Al
harus diarahkan untuk mendukung, bukan menggantikan, fungsi adab
dalam pendidikan.!?

Dalam perspektif aksiologi pendidikan Islam, nilai menjadi orientasi utama
seluruh aktivitas pendidikan. Teknologi bersifat netral, tetapi
penggunaannya selalu sarat nilai. Al dapat membawa nilai-nilai yang tidak
sejalan dengan Islam jika dikembangkan dan digunakan tanpa kerangka
etis Islami. Banyak sistem Al dibangun berdasarkan worldview Barat yang
sekuler dan utilitarian. Jika nilai-nilai tersebut masuk ke dalam pendidikan
Islam tanpa proses penyaringan, maka akan terjadi benturan nilai. Oleh
karena itu, pendidikan Islam harus bersikap kritis terhadap nilai yang
melekat dalam teknologi. Islamisasi teknologi bukan berarti menolak

11Syed Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur:
ISTAC, 1999), 20-25.

2Gyed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ABIM, 1978),
125-130.



Ahmadi, Syafaah, Artificial Intelligence dan Masa Depan Pendidikan Islam ... | 77

teknologi, tetapi mengarahkan penggunaannya sesuai dengan tujuan
syariat. Dalam konteks ini, filsafat pendidikan Islam berfungsi sebagai alat
kritik dan penyaring nilai.'®

Magasid al-syari’ah memberikan kerangka normatif dalam menilai
pemanfaatan Al dalam pendidikan Islam. Penjagaan akal (hifz al-‘aql)
menjadi tujuan utama pendidikan. Al yang membantu pemahaman,
analisis, dan pengembangan intelektual sejalan dengan tujuan ini. Namun,
Al yang melemahkan daya pikir kritis, menumbuhkan ketergantungan,
atau menyebarkan informasi keliru justru bertentangan dengan maqasid.
Selain itu, penjagaan agama (hifz al-din) menuntut agar Al tidak merusak
akidah dan pemahaman keislaman peserta didik. Oleh karena itu, setiap
pemanfaatan Al harus dievaluasi berdasarkan dampaknya terhadap
maqasid al-syari’ah. Kerangka ini menjadikan pendidikan Islam tidak
sekadar adaptif, tetapi juga normatif.!

Filsafat pendidikan Islam juga menekankan pentingnya dimensi ruhani
dalam proses belajar. Pendidikan bukan hanya aktivitas intelektual, tetapi
jugaibadah. Niat, keikhlasan, dan kesadaran akan kehadiran Allah menjadi
bagian integral dari proses pendidikan. Al tidak memiliki niat dan tidak
dapat bernilai ibadah. Oleh karena itu, Al tidak dapat menjadi pusat proses
pendidikan Islam. Penggunaan AI harus diarahkan untuk mendukung
aktivitas pendidikan yang bernilai ibadah, bukan menggantikannya. Hal ini
menegaskan bahwa dimensi ruhani tetap menjadi domain manusia.
Pendidikan Islam harus menjaga agar teknologi tidak menghilangkan
kesadaran transendental dalam belajar.!®

Dalam konteks relasi pendidik dan peserta didik, filsafat pendidikan Islam
menekankan hubungan personal yang sarat nilai etis dan spiritual. Proses
pendidikan berlangsung melalui keteladanan, dialog, dan pembiasaan. Al
tidak mampu membangun relasi emosional dan spiritual sebagaimana
manusia. Interaksi yang dimediasi sepenuhnya oleh teknologi berisiko
mengurangi kedalaman hubungan edukatif. Oleh karena itu, Al harus
ditempatkan sebagai pendukung interaksi, bukan pengganti relasi
manusiawi. Guru tetap menjadi figur sentral dalam pendidikan Islam.

BMulyadhi Kartanegara, Integrasi Ilmu: Sebuah Rekonstruksi Holistik (Bandung: Arasy, 2005),
55-60.

“asser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2008), 23-28.
15Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: RajaGrafindo, 2013), 89-93.



78 | Al-Fikrah Vol. 8 No. 2, Desember 2025: 71-90

Tanpa kehadiran guru sebagai teladan, pendidikan akan kehilangan
ruhnya.’

Pendidikan Islam juga menolak pandangan deterministik yang melihat
manusia sebagai sekadar produk sistem. AI bekerja berdasarkan
determinasi algoritmik, sedangkan manusia memiliki kebebasan moral.
Pendidikan Islam bertujuan membentuk manusia yang mampu memilih
kebaikan secara sadar. Jika pendidikan terlalu bergantung pada sistem Al,
maka kebebasan dan tanggung jawab moral peserta didik dapat tereduksi.
Oleh karena itu, Al tidak boleh mengontrol sepenuhnya proses belajar dan
evaluasi. Manusia harus tetap memiliki ruang refleksi dan pertimbangan
etis. Hal ini menegaskan pentingnya kontrol manusia atas teknologi.”

Dalam tradisi keilmuan Islam, proses belajar selalu melibatkan dimensi
sanad dan otoritas keilmuan. Ilmu tidak hanya dinilai dari kontennya,
tetapi juga dari sumber dan transmisi keilmuannya. Al tidak memiliki
sanad keilmuan dalam pengertian Islam. Oleh karena itu, informasi yang
disajikan Al harus diverifikasi oleh otoritas keilmuan manusia. Tanpa
verifikasi, Al berpotensi menyebarkan kekeliruan. Pendidikan Islam harus
menjaga otoritas keilmuan agar tidak tergantikan oleh mesin. Hal ini
penting untuk menjaga keotentikan ilmu.'®

Filsafat pendidikan Islam memandang bahwa kemajuan teknologi harus
diiringi dengan peningkatan kebijaksanaan (hikmah). Allah Swt. berfirman:
“Allah menganugerahkan hikmah kepada siapa yang Dia kehendaki” (QS.
al-Baqarah [2]: 269). Hikmah bukan sekadar kecerdasan teknis, tetapi
kemampuan menempatkan sesuatu pada tempatnya. AI dapat
meningkatkan kecerdasan teknis, tetapi tidak menjamin lahirnya hikmabh.
Oleh karena itu, pendidikan Islam harus menanamkan kebijaksanaan
dalam penggunaan teknologi. Tanpa hikmah, teknologi dapat menjadi
sumber kerusakan."

Integrasi Al dalam pendidikan Islam harus didasarkan pada prinsip kehati-
hatian (ihtiyat). Prinsip ini penting untuk mencegah dampak negatif yang
tidak diinginkan. Pendidikan Islam tidak menolak inovasi, tetapi menuntut
evaluasi moral yang mendalam. Setiap inovasi harus diuji manfaat dan

18Ahmad Tafsir, llmu Pendidikan Islam (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012), 102-107.

17 Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed (New York: Continuum, 2000), 72-75.

18George Makdisi, The Rise of Colleges (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1981), 90—
95.

YKementerian Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, 45.



Ahmadi, Syafaah, Artificial Intelligence dan Masa Depan Pendidikan Islam ... | 79

mudaratnya. Prinsip ini sejalan dengan kaidah figh: dar’ al-mafasid
muqgaddam ‘ala jalb al-masalih. AI yang membawa lebih banyak mudarat
daripada maslahat harus dibatasi penggunaannya. Prinsip ini memberikan
kerangka etis yang kuat bagi pendidikan Islam.?

Dengan demikian, filsafat pendidikan Islam tidak bersikap anti-teknologi,
tetapi kritis dan normatif. Al diterima sejauh mendukung tujuan
pendidikan Islam. Penolakan terjadi bukan pada teknologinya, tetapi pada
nilai yang menyertainya. Pendidikan Islam harus mampu memanfaatkan
Al secara selektif dan bertanggung jawab. Hal ini menuntut kesiapan
intelektual dan moral para pendidik. Tanpa kesiapan tersebut, Al justru
dapat memperlemah pendidikan Islam. Oleh karena itu, penguatan filsafat
pendidikan Islam menjadi kebutuhan mendesak di era AL

Secara keseluruhan, perspektif filsafat pendidikan Islam menegaskan
bahwa AI hanyalah alat, bukan tujuan. Pendidikan Islam harus tetap
berorientasi pada pembentukan insan beradab dan bertakwa. Al dapat
menjadi sarana pendukung yang efektif jika ditempatkan secara
proporsional. Namun, jika Al dijadikan pusat pendidikan, maka akan
terjadi krisis nilai. Oleh karena itu, integrasi Al harus selalu dikawal oleh
filsafat pendidikan Islam. Dengan pendekatan ini, pendidikan Islam dapat
menghadapi era Al tanpa kehilangan jati dirinya.?

Dialektika Inovasi Teknologi dan Nilai-Nilai Keislaman

Perkembangan teknologi Artificial Intelligence (AI) menimbulkan
dialektika yang kompleks antara inovasi dan nilai-nilai keislaman dalam
dunia pendidikan. Di satu sisi, Al dipandang sebagai produk kemajuan
akal manusia yang mampu meningkatkan efektivitas dan efisiensi
pembelajaran. Di sisi lain, Al membawa serta nilai-nilai tertentu yang tidak
selalu sejalan dengan prinsip-prinsip Islam. Dialektika ini menuntut sikap
kritis dan reflektif dari lembaga pendidikan Islam. Pendidikan Islam tidak
dapat bersikap apriori menolak teknologi, tetapijuga tidak boleh menerima
teknologi secara total tanpa evaluasi nilai. Islam memandang kemajuan
sebagai bagian dari sunnatullah, tetapi kemajuan tersebut harus bermuara
pada kemaslahatan. Oleh karena itu, dialektika ini menjadi isu sentral
dalam pengembangan pendidikan Islam kontemporer. Tanpa kerangka

2Wahbah al-Zuhayli, Usiil al-Figh al-Islami (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), jil. 1, 87-90.
2 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam (Jakarta: Kencana, 2012), 145-150.
2M. Arifin, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2017), 15.



80 | Al-Fikrah Vol. 8 No. 2, Desember 2025: 71-90

nilai yang jelas, inovasi teknologi berpotensi menimbulkan disorientasi
pendidikan.?

Al-Qur’an memberikan dasar teologis bagi pemanfaatan teknologi melalui
perintah untuk memanfaatkan akal dan mengelola alam secara
bertanggung jawab. Allah Swt. berfirman: “Dia menundukkan untukmu
apa yang ada di langit dan apa yang ada di bumi semuanya” (QS. al-Jasiyah
[45]: 13). Ayat ini menunjukkan legitimasi pemanfaatan teknologi sebagai
bagian dari amanah kekhalifahan manusia. Namun, ayat tersebut juga
mengandung pesan tanggung jawab moral. Teknologi tidak boleh
digunakan secara eksploitatif dan merusak nilai kemanusiaan. Dalam
konteks Al, ayat ini menegaskan bahwa teknologi harus berada di bawah
kendali nilai ilahiyah. Dialektika muncul ketika Al dikembangkan tanpa
mempertimbangkan dimensi etis dan spiritual. Pendidikan Islam berperan
sebagai penjaga keseimbangan antara pemanfaatan dan pengendalian
teknologi.?

Nilai-nilai keislaman menempatkan manusia sebagai pusat dan tujuan
pendidikan. Sementara itu, inovasi teknologi modern cenderung
berorientasi pada efisiensi sistem dan optimalisasi kinerja. Orientasi ini
berpotensi menggeser manusia menjadi sekadar objek dalam sistem
teknologi. Dalam pendidikan Islam, manusia tidak boleh direduksi menjadi
angka, data, atau output statistik. Proses pendidikan harus tetap
menghargai keunikan dan martabat manusia. Dialektika terjadi ketika
sistem Al mulai menentukan pola belajar, evaluasi, dan bahkan
rekomendasi nilai tanpa sentuhan manusiawi. Jika tidak dikendalikan, hal
ini dapat mengikis nilai keadilan dan kasih sayang dalam pendidikan. Oleh
karena itu, nilai-nilai keislaman harus menjadi dasar dalam merancang dan
menggunakan AL

Salah satu titik dialektika paling krusial adalah relasi antara rasionalitas
teknologi dan spiritualitas Islam. Al bekerja berdasarkan logika rasional
dan data empiris. Sebaliknya, Islam menempatkan spiritualitas sebagai
elemen fundamental dalam kehidupan manusia. Pendidikan Islam
bertujuan menumbuhkan kesadaran ketuhanan (taqwa) selain kecerdasan
intelektual. Jika pendidikan terlalu mengandalkan AI, maka dimensi

BAzyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi (Jakarta: Kencana, 2012), 33—
36.

2#Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahannya (Jakarta: LPMQ, 2019), 503.
»Hasan Langgulung, Manusia dan Pendidikan (Jakarta: Pustaka Al-Husna, 2004), 77-80.



Ahmadi, Syafaah, Artificial Intelligence dan Masa Depan Pendidikan Islam ... | 81

spiritual berisiko terpinggirkan. Proses belajar dapat berubah menjadi
aktivitas mekanis tanpa makna transendental. Dialektika ini menuntut
integrasi yang bijak antara rasionalitas dan spiritualitas. Pendidikan Islam
harus memastikan bahwa inovasi teknologi tidak menghilangkan ruh
pendidikan.?

Inovasi teknologi juga membawa nilai individualisme dan kompetisi yang
kuat. Banyak sistem Al dirancang untuk personalisasi pembelajaran secara
individual. Di satu sisi, personalisasi ini bermanfaat untuk menyesuaikan
kebutuhan peserta didik. Namun, Islam menekankan nilai kebersamaan,
ukhuwah, dan solidaritas sosial. Pendidikan Islam tidak hanya bertujuan
mencetak individu unggul, tetapi juga membangun komunitas berakhlak.
Dialektika muncul ketika teknologi mendorong isolasi sosial dan
melemahkan interaksi kolektif. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus
menyeimbangkan  personalisasi teknologi dengan pembelajaran
kolaboratif. Nilai kebersamaan harus tetap dijaga dalam inovasi
pendidikan.?”

Nilai keadilan (‘adl) dalam Islam juga menjadi titik dialektika dengan
penggunaan Al Sistem Al sering kali dipengaruhi oleh bias data dan
algoritma. Bias ini dapat menyebabkan ketidakadilan dalam penilaian dan
pengambilan keputusan pendidikan. Islam sangat menekankan keadilan
dalam seluruh aspek kehidupan. Allah Swt. berfirman: “Berlaku adillah,
karena adil itu lebih dekat kepada takwa” (QS. al-Ma’idah [5]: 8). Ayat ini
menegaskan bahwa keadilan adalah prinsip fundamental. Oleh karena itu,
penggunaan Al dalam pendidikan harus diawasi agar tidak melahirkan
ketimpangan. Pendidikan Islam harus memastikan bahwa teknologi tidak
menjadi alat diskriminasi.?®

Dialektika juga tampak dalam aspek otoritas keilmuan. Dalam tradisi
Islam, ilmu diperoleh melalui proses belajar yang melibatkan guru dan
sanad keilmuan. Sementara itu, AI menyajikan informasi secara instan
tanpa konteks sanad. Hal ini berpotensi melemahkan penghormatan
terhadap otoritas ilmiah. Jika peserta didik lebih percaya pada mesin
daripada guru, maka akan terjadi krisis epistemologis. Pendidikan Islam
harus menegaskan kembali pentingnya sanad dan otoritas keilmuan. Al

%Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: RajaGrafindo, 2013), 112-116.
¥Mulyadhi Kartanegara, Integrasi Ilmu dan Agama (Bandung: Arasy, 2005), 91-95.
2Kementerian Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya,109.



82 | Al-Fikrah Vol. 8 No. 2, Desember 2025: 71-90

hanya boleh menjadi alat bantu, bukan sumber otoritatif. Dialektika ini
harus dikelola agar tidak merusak tradisi keilmuan Islam.?

Aspek etika penggunaan teknologi juga menjadi medan dialektika yang
signifikan. Al dapat digunakan untuk tujuan positif maupun negatif. Islam
mengajarkan bahwa setiap perbuatan akan dimintai pertanggungjawaban.
Rasulullah saw. bersabda: “Setiap kalian adalah pemimpin dan akan
dimintai pertanggungjawaban” (HR. Bukhari dan Muslim). Hadis ini
menegaskan tanggung jawab moral dalam penggunaan teknologi.
Pendidikan Islam harus menanamkan kesadaran etis dalam penggunaan
Al. Tanpa kesadaran ini, inovasi teknologi dapat disalahgunakan.
Dialektika antara kebebasan inovasi dan tanggung jawab moral harus
dijaga secara seimbang.%

Inovasi teknologi sering kali bergerak lebih cepat daripada refleksi etis. Hal
ini menimbulkan kesenjangan antara praktik dan nilai. Pendidikan Islam
tidak boleh terjebak dalam euforia teknologi. Setiap inovasi harus melalui
proses refleksi filosofis dan etis. Dialektika ini menuntut peran aktif para
pendidik dan akademisi Muslim. Mereka harus mampu membaca arah
perkembangan teknologi dan dampaknya. Tanpa refleksi kritis, pendidikan
Islam berisiko kehilangan arah. Oleh karena itu, dialog antara teknologi
dan nilai harus terus dilakukan.*

Dialektika inovasi dan nilai juga tercermin dalam tujuan akhir pendidikan.
Teknologi cenderung berorientasi pada hasil yang terukur. Sementara itu,
pendidikan Islam memiliki tujuan jangka panjang yang bersifat transenden.
Kesuksesan pendidikan Islam tidak hanya diukur dari capaian akademik,
tetapi juga dari akhlak dan ketakwaan. Jika Al dijadikan tolok ukur utama
keberhasilan, maka tujuan transenden ini dapat terpinggirkan. Pendidikan
Islam harus menolak reduksi tujuan pendidikan menjadi sekadar capaian
teknis. Dialektika ini menuntut redefinisi indikator keberhasilan
pendidikan di era AL

Nilai kesederhanaan (zuhd) dalam Islam juga berhadapan dengan budaya
teknologi yang konsumtif. Penggunaan Al sering kali menuntut perangkat
mahal dan infrastruktur kompleks. Hal ini dapat memperlebar kesenjangan

®George Makdisi, The Rise of Colleges (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1981), 98—
102.

%Al-Bukhari, Sahth al-Bukhari (Beirut: Dar Tawq al-Najah, 2002), Juz 9, 83.

StFazlur Rahman, Islam and Modernity (Chicago: University of Chicago Press, 1982), 64—67.
2Ahmad Tafsir, llmu Pendidikan Islam (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012), 121-125.



Ahmadi, Syafaah, Artificial Intelligence dan Masa Depan Pendidikan Islam ... | 83

antara lembaga pendidikan. Islam menekankan kesederhanaan dan
pemerataan akses pendidikan. Dialektika muncul ketika teknologi justru
memperkuat ketimpangan sosial. Pendidikan Islam harus mencari solusi
agar teknologi tidak menjadi alat eksklusivitas. Prinsip keadilan sosial
harus menjadi pertimbangan utama.*

Dalam dialektika ini, pendidikan Islam harus mengambil posisi wasatiyyah
(moderat). Sikap ekstrem, baik penolakan total maupun penerimaan tanpa
kritik, sama-sama bermasalah. Islam mengajarkan keseimbangan dalam
segala hal. Allah Swt. berfirman: “Dan demikianlah Kami jadikan kamu
umat yang wasat” (QS. al-Bagarah [2]: 143). Ayat ini memberikan landasan
normatif bagi sikap moderat terhadap teknologi. Pendidikan Islam harus
memanfaatkan Al secara proporsional. Moderasi menjadi kunci dalam
menghadapi inovasi teknologi.**

Dialektika inovasi teknologi dan nilai keislaman juga menuntut
rekonstruksi kurikulum pendidikan Islam. Kurikulum harus memuat
literasi teknologi sekaligus literasi etika. Peserta didik perlu dibekali
kemampuan kritis terhadap teknologi. Pendidikan Islam harus
mengajarkan bagaimana menggunakan Al secara bertanggung jawab.
Tanpa kurikulum yang integratif, dialektika ini tidak akan terselesaikan.
Oleh karena itu, inovasi kurikulum menjadi kebutuhan mendesak.
Pendidikan Islam harus adaptif sekaligus normatif.*

Peran pendidik menjadi sangat strategis dalam mengelola dialektika ini.
Guru tidak hanya bertugas mengajarkan materi, tetapi juga menjadi
penjaga nilai. Pendidik harus memahami teknologi agar mampu
mengarahkannya secara bijak. Tanpa pemahaman teknologi, guru akan
kehilangan otoritas. Namun, tanpa komitmen nilai, guru akan terjebak
dalam teknokrasi. Dialektika ini menuntut peningkatan kompetensi
profesional dan moral pendidik. Pendidikan Islam harus berinvestasi pada
pengembangan guru.

Dengan demikian, dialektika inovasi teknologi dan nilai-nilai keislaman
merupakan keniscayaan yang tidak dapat dihindari. Tantangannya bukan
pada keberadaan teknologi, tetapi pada cara menyikapinya. Pendidikan

3Yusuf al-Qaradawi, Figh al-Awlawiyyat (Kairo: Dar al-Shurtiq, 2001), 45-48.
3Kementerian Agama R, Al-Quran dan Terjemahannya, 22.

$Jasser Auda, Magasid al-Shariah (London: 1IIT, 2008), 41-45.

%Syed Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur:
ISTAC, 1999), 33-37.



84 | Al-Fikrah Vol. 8 No. 2, Desember 2025: 71-90

Islam harus mampu menjadikan dialektika ini sebagai peluang, bukan
ancaman. Dengan landasan nilai yang kuat, Al dapat diarahkan untuk
memperkuat pendidikan Islam. Dialektika ini menuntut kebijaksanaan,
bukan sekadar kecanggihan. Jika dikelola dengan baik, inovasi dan nilai
dapat berjalan seiring. Inilah tantangan sekaligus peluang pendidikan
Islam di era ALY

Strategi Harmonisasi Artificial Intelligence dan Pendidikan Islam

Harmonisasi antara Artificial Intelligence (AI) dan pendidikan Islam
merupakan kebutuhan strategis di tengah arus digitalisasi global.
Harmonisasi di sini tidak dimaknai sebagai peleburan tanpa batas,
melainkan proses integratif yang tetap menjaga identitas dan nilai-nilai
keislaman. Pendidikan Islam memiliki misi transendental yang tidak dapat
ditawar, yakni membentuk insan beriman, berilmu, dan berakhlak mulia.
Sementara itu, Al hadir sebagai alat yang menawarkan kemudahan,
kecepatan, dan efisiensi. Tantangan utama terletak pada bagaimana
menjadikan Al sebagai sarana pendukung, bukan penentu arah
pendidikan. Oleh karena itu, strategi harmonisasi harus dibangun di atas
fondasi filosofis, etis, dan pedagogis Islam. Tanpa strategi yang jelas, Al
berpotensi mendominasi pendidikan dan menggeser orientasi nilai.
Harmonisasi menjadi kunci agar inovasi teknologi berjalan seiring dengan
tujuan pendidikan Islam.3®

Paragraf 2

Strategi pertama adalah menegaskan kembali tujuan pendidikan Islam
sebagai landasan utama pemanfaatan Al Tujuan pendidikan Islam tidak
hanya berorientasi pada capaian kognitif, tetapi juga pembentukan akhlak
dan kesadaran spiritual. Allah Swt. berfirman: “Aku tidak menciptakan jin
dan manusia melainkan agar mereka beribadah kepada-Ku” (QS. al-Zariyat
[51]: 56). Ayat ini menegaskan bahwa seluruh aktivitas manusia, termasuk
pendidikan, harus bermuara pada pengabdian kepada Allah. Oleh karena
itu, penggunaan Al harus diarahkan untuk mendukung tujuan ibadah
tersebut. Al tidak boleh menjadi alat yang menumbuhkan kesombongan
intelektual atau ketergantungan berlebihan. Strategi harmonisasi menuntut

%M. Arifin, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2017), 225-230.
3Abuddin Nata, Pendidikan Islam di Era Digital (Jakarta: Kencana, 2020), 41-44.



Ahmadi, Syafaah, Artificial Intelligence dan Masa Depan Pendidikan Islam ... | 85

penempatan tujuan pendidikan sebagai kompas utama. Dengan tujuan
yang jelas, Al dapat dimanfaatkan secara terarah dan bermakna.®

Strategi kedua adalah penguatan peran guru sebagai murabbi, bukan
sekadar fasilitator teknis. Dalam pendidikan Islam, guru memiliki fungsi
mendidik (ta’dib), mengajar (ta’lim), dan membina (tarbiyah). Al dapat
membantu guru dalam aspek administratif dan teknis, tetapi tidak dapat
menggantikan peran keteladanan. Rasulullah saw. bersabda:
“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia”
(HR. Ahmad). Hadis ini menegaskan misi pendidikan profetik yang
berpusat pada akhlak. Strategi harmonisasi harus memastikan bahwa Al
memperkuat peran guru, bukan melemahkannya. Guru tetap menjadi
pusat nilai dan teladan moral. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak
kehilangan ruhnya di tengah kemajuan teknologi.*

Strategi ketiga adalah pengembangan kurikulum pendidikan Islam
berbasis integrasi nilai dan teknologi. Kurikulum tidak boleh hanya berisi
penguasaan teknologi, tetapi juga literasi etika dan spiritual. Peserta didik
perlu dibekali pemahaman kritis tentang AI, termasuk potensi dan
risikonya. Pendidikan Islam harus mengajarkan bagaimana menggunakan
teknologi secara bertanggung jawab dan bermoral. Kurikulum integratif
memungkinkan peserta didik memahami AI dalam perspektif tauhid.
Dengan pendekatan ini, teknologi tidak dipandang sebagai entitas netral,
tetapi sebagai amanah. Strategi ini menuntut kolaborasi antara ahli
pendidikan Islam dan pakar teknologi. Tanpa kurikulum yang integratif,
harmonisasi hanya akan menjadi wacana.*!

Strategi keempat adalah penerapan prinsip maqgasid al-syari’ah dalam
evaluasi penggunaan Al Setiap pemanfaatan teknologi harus diukur
berdasarkan kemaslahatan dan kemudaratannya. Penjagaan akal, agama,
dan akhlak harus menjadi prioritas utama. Al yang membantu pemahaman
dan pembelajaran sejalan dengan maqasid, tetapi Al yang menyesatkan
atau melemahkan daya pikir harus dibatasi. Prinsip ini memberikan
kerangka normatif yang jelas bagi pendidikan Islam. Harmonisasi tidak
dilakukan secara pragmatis, tetapi normatif-etis. Dengan magqasid al-

¥Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahannya (Jakarta: LPMQ, 2019), 522.
“Ahmad bin Hanbal, Musnad Ahmad (Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 2001), Juz 14, 513.
“Mulyadhi Kartanegara, Integrasi Ilmu dan Agama (Bandung: Arasy, 2005), 101-105.



86 | Al-Fikrah Vol. 8 No. 2, Desember 2025: 71-90

syari‘ah, pendidikan Islam memiliki alat evaluasi yang kuat. Strategi ini
menjaga agar teknologi tetap berada dalam koridor syariat.*

Strategi kelima adalah penguatan etika penggunaan AI di lingkungan
pendidikan Islam. Etika ini mencakup kejujuran akademik, tanggung
jawab, dan perlindungan martabat manusia. Penggunaan AI untuk
plagiarisme atau manipulasi akademik bertentangan dengan nilai Islam.
Islam sangat menekankan kejujuran (sidq) dalam menuntut ilmu.
Rasulullah saw. bersabda: “Barang siapa menipu, maka ia bukan bagian
dari golonganku” (HR. Muslim). Hadis ini menjadi landasan etis dalam
penggunaan teknologi. Pendidikan Islam harus menanamkan kesadaran
etis sejak dini. Dengan etika yang kuat, Al dapat digunakan secara
produktif dan bermartabat.*’

Strategi keenam adalah penguatan literasi digital Islami bagi pendidik dan
peserta didik. Literasi digital tidak hanya mencakup kemampuan teknis,
tetapi juga pemahaman nilai dan dampak sosial teknologi. Pendidikan
Islam harus membekali pendidik dengan kompetensi teknologi yang
memadai. Tanpa pemahaman teknologi, pendidik akan tertinggal dan
kehilangan otoritas. Namun, literasi digital harus dibingkai dalam
worldview Islam. Al harus dipahami sebagai alat, bukan tujuan. Strategi ini
memungkinkan pendidikan Islam bersikap adaptif tanpa kehilangan
identitas. Literasi digital Islami menjadi fondasi harmonisasi jangka
panjang.**

Strategi ketujuh adalah menjaga relasi humanis dalam proses pendidikan.
Al tidak boleh menggantikan interaksi manusia yang sarat nilai.
Pendidikan Islam menekankan dialog, musyawarah, dan pembiasaan
akhlak. Interaksi tatap muka tetap memiliki nilai edukatif yang tinggi. Al
harus digunakan untuk mendukung, bukan menggantikan, relasi tersebut.
Strategi harmonisasi menuntut keseimbangan antara teknologi dan
humanisme. Tanpa relasi humanis, pendidikan akan kehilangan makna.
Oleh karena itu, pendidikan Islam harus tetap menempatkan manusia
sebagai pusat.®

Strategi kedelapan adalah pengawasan dan regulasi internal terhadap
penggunaan Al. Lembaga pendidikan Islam perlu memiliki pedoman yang

“Jasser Auda, Magasid al-Shariah (London: IIIT, 2008), 55-59.

BMuslim, Sahth Muslim (Beirut: Dar Ihya’ al-Turas, 2006), Juz 1, 99.

“Azyumardi Azra, Transformasi Pendidikan Islam (Jakarta: Prenada, 2017), 88-92.

$Hasan Langgulung, Manusia dan Pendidikan (Jakarta: Pustaka Al-Husna, 2004), 120-124.



Ahmadi, Syafaah, Artificial Intelligence dan Masa Depan Pendidikan Islam ... | 87

jelas. Pedoman ini mencakup batasan penggunaan, tujuan, dan evaluasi
teknologi. Tanpa regulasi, penggunaan Al berpotensi tidak terkendali.
Islam mengajarkan pentingnya aturan untuk menjaga kemaslahatan.
Strategi ini menuntut peran aktif pimpinan lembaga pendidikan. Dengan
regulasi yang jelas, harmonisasi dapat diwujudkan secara sistematis.
Pengawasan menjadi bagian dari tanggung jawab institusional.*®

Strategi kesembilan adalah penguatan budaya refleksi dan evaluasi
berkelanjutan. Pendidikan Islam harus terus mengevaluasi dampak
penggunaan Al. Refleksi ini penting untuk memastikan kesesuaian dengan
nilai Islam. Teknologi terus berkembang, sehingga strategi harmonisasi
harus bersifat dinamis. Islam mendorong umatnya untuk berpikir dan
merenung. Allah Swt. berfirman: “Sesungguhnya pada yang demikian itu
terdapat tanda-tanda bagi kaum yang berpikir” (QS. ar-Rtum [30]: 21). Ayat
ini menegaskan pentingnya refleksi. Dengan refleksi berkelanjutan,
pendidikan Islam dapat beradaptasi secara bijak.*

Strategi kesepuluh adalah kolaborasi antara lembaga pendidikan Islam dan
pakar teknologi. Harmonisasi tidak dapat dilakukan secara parsial.
Pendidikan Islam membutuhkan masukan teknis yang akurat. Sebaliknya,
pengembang teknologi membutuhkan perspektif etis Islam. Kolaborasi ini
memungkinkan lahirnya teknologi yang lebih ramah nilai. Strategi ini juga
membuka ruang inovasi berbasis nilai keislaman. Dengan kolaborasi,
pendidikan Islam tidak hanya menjadi pengguna, tetapi juga kontributor
teknologi. Harmonisasi menjadi lebih substantif dan berkelanjutan.*

Paragraf 12

Strategi kesebelas adalah menanamkan kesadaran spiritual dalam
penggunaan teknologi. Pendidikan Islam harus mengaitkan penggunaan
Al dengan nilai ibadah. Setiap aktivitas belajar harus diniatkan karena
Allah. AI dapat menjadi sarana kebaikan jika digunakan dengan niat yang
benar. Tanpa niat, teknologi kehilangan makna spiritual. Strategi ini
menegaskan kembali dimensi transendental pendidikan Islam. Dengan
kesadaran spiritual, Al tidak akan menggerus nilai keimanan. Harmonisasi
menjadi bagian dari pengabdian kepada Allah.*

4%Wahbah al-Zuhayli, Usiil al-Figh al-Islami (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), jil. 1, 95-98.
“Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahannya, 408.

#Fazlur Rahman, Islam and Modernity (Chicago: University of Chicago Press, 1982), 82-86.
®M. Arifin, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2017), 198-202.



88 | Al-Fikrah Vol. 8 No. 2, Desember 2025: 71-90

Strategi kedua belas adalah menjaga keseimbangan antara inovasi dan
tradisi keilmuan Islam. Pendidikan Islam memiliki khazanah tradisi yang
kaya. Al tidak boleh memutuskan keterhubungan dengan tradisi tersebut.
Kitab klasik, sanad keilmuan, dan metode tradisional tetap relevan. Strategi
harmonisasi menuntut integrasi antara tradisi dan inovasi. Dengan
pendekatan ini, pendidikan Islam tetap berakar sekaligus bergerak maju.
Tradisi menjadi fondasi, bukan penghambat inovasi. Harmonisasi ini
menjaga kontinuitas keilmuan Islam.>

Strategi ketiga belas adalah memastikan bahwa Al tidak menghilangkan
tanggung jawab moral manusia. Keputusan pendidikan tidak boleh
sepenuhnya diserahkan kepada mesin. Manusia tetap harus bertanggung
jawab atas proses dan hasil pendidikan. Islam menegaskan
pertanggungjawaban individu di hadapan Allah. AI hanya alat bantu
pengambilan keputusan. Strategi ini menolak determinisme teknologi.
Dengan demikian, pendidikan Islam tetap menjunjung tinggi kebebasan
dan tanggung jawab moral. Harmonisasi terjaga dalam bingkai
kemanusiaan.®!

Secara keseluruhan, strategi harmonisasi Al dan pendidikan Islam
menuntut pendekatan holistik dan berkelanjutan. Harmonisasi bukan
proyek jangka pendek, tetapi proses terus-menerus. Pendidikan Islam
harus bersikap adaptif, kritis, dan normatif. AI dapat menjadi peluang
besar jika diarahkan dengan benar. Dengan strategi yang tepat, pendidikan
Islam tidak akan kehilangan jati diri. Sebaliknya, ia dapat tampil sebagai
model pendidikan beretika di era digital. Harmonisasi inilah yang menjadi
jalan tengah antara inovasi dan nilai.>

Kesimpulan

Artificial Intelligence merupakan keniscayaan teknologi yang tidak dapat
dihindari dalam dunia pendidikan, termasuk pendidikan Islam. Tantangan
utama bukan terletak pada keberadaan Al itu sendiri, melainkan pada cara
pendidikan Islam menyikapinya. Pendidikan Islam harus mampu
memanfaatkan Al secara kritis, etis, dan proporsional tanpa kehilangan

%George Makdisi, The Rise of Colleges (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1981), 112—
116.

51Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ABIM, 1978),
134-138.

2Abdurrahman An-Nahlawi, Usil al-Tarbiyah al-Islamiyyah (Damaskus: Dar al-Fikr, 1995),
210-215.



Ahmadi, Syafaah, Artificial Intelligence dan Masa Depan Pendidikan Islam ... | 89

orientasi nilai-nilai tauhid, adab, dan akhlak. Filsafat pendidikan Islam
memberikan landasan ontologis, epistemologis, dan aksiologis dalam
memosisikan Al sebagai instrumen, bukan tujuan pendidikan. Dialektika
antara inovasi teknologi dan nilai keislaman menuntut sikap wasatiyyah,
yakni menerima teknologi secara selektif dan bertanggung jawab. Melalui
strategi harmonisasi yang berlandaskan magqasid al-syari‘ah, penguatan
peran guru, integrasi kurikulum, serta pengawasan etis, pendidikan Islam
dapat menjadikan Al sebagai peluang untuk meningkatkan kualitas
pembelajaran sekaligus menjaga jati dirinya. Dengan demikian, pendidikan
Islam di era Al diharapkan mampu melahirkan generasi yang unggul
secara intelektual, matang secara spiritual, dan kokoh dalam akhlak.

Daftar Pustaka

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Islam and Secularism. Kuala Lumpur:
ABIM, 1978.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in Islam. Kuala
Lumpur: ISTAC, 1999.

Al-Bukhari. Sahth al-Bukhari. Beirut: Dar Tawq al-Najah, 2002.
Al-Zuhayli, Wahbah. Usiil al-Figh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr, 1986.

An-Nahlawi, Abdurrahman. Usil al-Tarbiyah al-Islamiyyah. Damaskus: Dar
al-Fikr, 1995.

Auda, Jasser. Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London: IIIT,
2008.

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi. Jakarta:
Kencana, 2012.

Kartanegara, Mulyadhi. Integrasi Ilmu dan Agama. Bandung: Arasy, 2005.

Langgulung, Hasan. Manusia dan Pendidikan. Jakarta: Pustaka Al-Husna,
2004.

Makdisi, George. The Rise of Colleges. Edinburgh: Edinburgh University
Press, 1981.

Nata, Abuddin. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: RajaGrafindo Persada,
2013.



90 | Al-Fikrah Vol. 8 No. 2, Desember 2025: 71-90

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity. Chicago: University of Chicago Press,
1982.

Russell, Stuart & Norvig, Peter. Artificial Intelligence: A Modern Approach.
New Jersey: Pearson, 2021.

Kementerian Agama RI. Al-Quran dan Terjemahannya. Jakarta: LPMQ, 2019.



